
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 12/NO: 01 Februari 2023 P-ISSN: 2252-8970 

DOI: 10.30868/ei.v12i01.1890  E-ISSN: 2581-1754 

463 

 

Dikotomi Kurikulum Sebagai Propaganda Politik Kolonial 

Terhadap Pendidikan Islam Indonesia 
 

Miftahuddin 

 

IAIN Salatiga 

miftahuddin@iainsalatiga.ac.id 

 
ABSTRAK 

Tujuan dari studi ini adalah untuk menjelaskan latar belakang lahirnya streotip antara 

kurikulum agama dan kurikulum umum dalam penyelenggaran pendidikan di Indonesia. 

Pendekatan yang digunakan dalam studi ini adalah historis, menggunakan analisis deskriptif, 

dengan kajian pustaka sebagai sumber utama dalam pembahasan. Temuan penting dari 

penelitian ini menunjukkan bahwa sterotip kurikulum umum dan agama merupakan agenda 

yang dirancang dan terskenario secara sistematis, yang dilakukan oleh pengambil keputusan 

pada masa kolonialisme untuk membenturkan hubungan antar komunitas.  Implikasi dari 

streotip ini mengakibatkan pembelahan ilmu yang terkategori pada kelompok ilmu agama 

dan ilmu umum. Selanjutnya perlu dilakukan pengintegrasian ilmu dengan melibatkan nilai 

agama pada pendidikan umum, dan memasukkan rasionalitas pada ruang ilmu keagamaan. 

Aspek orginalitas dari penyajian artikel ini terletak pada pengungkapan aspek kebijakan 

yang ditunjukkan pada seolah-olah keberpihakan pada kedua kurikulum yang diciptakan 

melalui perumusan kebijakan dan penganggaran. 

Kata Kunci: Dikotomi Kurikulum, Kolonialisme, Pendidikan Umum, Pendidikan 

Agama. 

 

  



464 

 

A. PENDAHULUAN 

Salah satu fenomena pendidikan di Indonesia adalah adanya dikotomi kurikulum 

umum dengan agama. Fenomena ini dapat dilihat pada praktik pendidikan yang 

diselenggarakan oleh dua Kementerian yang berbeda, yaitu Kementerian Pendidikan dan 

Kebudayaan  dan Kementerian Agama Republik Indonesia. Kurikulum yang 

diselenggarakan dan dirancang oleh Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

diidentikkan dengan kurikulum umum, sedangkan yang disusun oleh Kementerian Agama 

dianggap kurikulum agama. Kondisi ini juga menyebabkan pemisahan antara lembaga 

pendidikan umum dengan agama. Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan membawahi 

lembaga pendidikan umum, sementara Kementerian Agama membawahi pendidikan 

agama. Guru–guru yang bernaung di lingkungan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan 

disebut sebagai guru umum, sedangkan di lingkungan Kementerian Agama disebut sebagai 

guru agama.  

Stigma tersebut, yang hingga kini masih sering memunculkan perdebatan (Basyit, 

2019; Bisryi, 2009; Jumrah, 2012; Kurniyat, 2018; Rachman, 2013), telah mengakar dan 

tertanam kuat dalam  pemahaman masyarakat umum Indonesia. Tentu, masyarakat muslim 

menjadi target sekaligus objek yang begitu dirugikan oleh kebijakan warisan Belanda 

tersebut. Masyarakat muslim dengan lembaga Pendidikan Islamnya, dipaksa untuk 

mematuhi kebijakan politis dikotomisasi pendidikan; yang sejatinya sangat bertentangan 

dengan nilai-nilai pendidikan dalam Islam (Asyari & Makruf, 2014; Rachman, 2013).  

Kuatnya stigma dikotomik tersebut tidak dapat dilepaskan dari konstruksi historis era 

kolonial. Meski berbagai upaya telah dilakukan untuk melebur dan menjembatani 

kesenjangan tersebut, tetapi pada kenyataannya dikotomisasi kurikulum masih menjadi 

kultur yang begitu dominan dalam dunia pendidikan. Hal ini menandakan bahwa 

dikotomisisasi kurikulum yang diwariskan oleh Kolonial Belanda bersifat sistemik. Lebih 

dari itu, dikotomisasi kurikulum tersebut tidak dapat dilepaskan pula dari propaganda 

politik Pemerintah Hindia Belanda dalam menghadapi kekuatan kultur dan politik 

masyarakat Muslim Hindia; yang saat itu didominasi oleh kalangan pesantren. 

Tampaknya, proyek politik dikotomisasi Kurikulum Hindia Belanda tersebut hingga 

kini masih diposisikan sebagai “kebijakan positif” sekaligus urgen dalam pengembangan 

sistem pendidikan di Indonesia. Cara pandang ahistoris semacam ini pada tahap 

selanjutnya telah menjadi kendala bagi upaya-upaya peleburan kurikulum agama dan 

umum. Kepentingan dan agenda politik dari dua belah pihak, Kemenag dan Kemendikbud, 

turut mempersulit bagi terjadinya integrasi kurikulum di Indonesia. 



465 

 

B. METODE 

Berdasarkan pada latar belakang tersebut, penelitian ini secara kritis mengkaji tentang 

konstruksi historis dari dikotomisasi kurikulum pada masa kolonial. Belum ada penelitian 

terdahulu yang mengkaji secara kritis tentang konstruksi historis dikotomisasi Kurikulum 

pada masa Hindia Belanda. Sebuah artikel yang berjudul  Dikotomi Pendidikan Islam: Akar 

Historis dan Dikotomisasi Ilmu (Jurnal El-HiKMAH, Vol. 8, No. 2, 2014), yang ditulis 

oleh Akhmad Asyari dan Rusni Bil Makruf, merupakan satu-satunya artikel yang 

membahas tentang dikotomi pendidikan Islam dengan menggunakan perspektif historis. 

Sesuai dengan judulnya, artikel ini lebih banyak membahas tentang pemikiran dan 

dikotomi pendidikan dalam sejarah Islam (Asyari & Makruf, 2014). Sedangkan artikel 

yang ditulis oleh Sangkot Nasution yang berjudul Strategi Pendidikan Belanda pada Masa 

Kolonial di Indonesia, memposisikan kebijakan dikotomisasi pendidikan (yakni 

Pendidikan untuk Eropa, Pendidikan untuk Pribumi, dan Pendidikan Islam) sebagai bagian 

kebijakan politik balas budi (Politik Etis) Belanda terhadap Bangsa Indonesia (Nasution, 

2011). Berbeda dengan kedua artikel tersebut di atas, penelitian ini mengkaji secara kritis 

tentang konstruksi historis dari dikotomi kurikulum yang dilakukan pemerintah Hindia 

Belanda. 

 

C. PEMBAHASAN 

Pada awal abad ke-20, Pondok Pesantren di Nusantara masih menjadi kekuatan politik 

yang tidak mudah ditaklukkan oleh pemerintah Kolonial. Dalam rangka itu, pemerintah 

Belanda melancarkan strategi politik baru yaitu ; (1) memasukkan orang Indonesia ke 

dalam kebudayaan Belanda atau "Nedherlanisasi"; (2) mempersempit ruang gerak para 

guru pesantren; dan (3) mengontrol sekolah-sekolah Islam. Strategi politik tersebut 

dimaksudkan mengeliminir pengaruh Islam tradisional pada satu sisi dan sisi lain 

meluaskan pengaruh Belanda pada kalangan pribumi muslim bangsawan. Strategi politik 

tersebut begitu dominan tercermin dalam tiga kebijakan politik pendidikan kolonial yaitu; 

(1) asosiasi pendidikan; (2) ordonansi guru; dan (3) ordonansi sekolah liar (Maftuh, 2009). 

1. Asosiasi Pendidikan 

Politik asosiasi yang dilancarkan pemerintah kolonial, tidak bisa dilepaskan dari 

politik etis yang dicanangkan sejak tahun 1901, yang dalam implementasinya mengalami 

kegagalan (Ricklefs, 2013). Dalam Encyclospaedie van Nederlandsc Indie istilah asosiasi 

berarti mempertemukan dua negara yang berbeda sebagai teman; dan asimilasi berarti 



466 

 

usaha menyamakan semua peraturan yang berlaku di daerah jajahan dengan peraturan yang 

berlaku di negara penjajah (Nijhoff, 1927). Jadi dalam konsep asosiasi keperluan negeri 

Hindia akan dipenuhi dengan syarat-syarat Barat (Noer, 1984). Ada satu istilah lagi yang 

biasanya disamakan artinya dengan kedua istilah di atas, yakni unifikasi. Istilah terakhir ini 

berarti suatu kesatuan hukum bagi seluruh penduduk apa pun asalnya (Suminto, 1986).  

Asosiasi lebih memperlihatkan corak kolonial. Ia mengandung maksud bagaimana 

mengikat negeri jajahan dengan negeri penjajah. Snouck Hurgronje sebagaimana dipetik 

oleh Burhanudin (2012) menyatakan: ”... Negara Belanda terdiri dari dua negara yang 

secara geografis berjauhan, namun secara spiritual satu kesatuan, satunya di Eropa Barat 

Laut, satunya lagi di Asia Tenggara..”. Dalam mempertautkan dua negara ini, kebudayaan 

dianggap merupakan sarana yang efektif, manfaatnya kebudayaan negeri penjajah akan 

terbuka untuk dipergunakan oleh negeri yang dijajah tanpa mengabaikan kebudayaan 

negeri yang dijajah ini. Jadi politik asosiasi ini bertujuan mempererat ikatan budaya dan 

politik antara negeri jajahan dengan negeri penjajahnya, dimana lapangan pendidikan 

menjadi garapan utama(Afandi et al., 2020; Prayudi & Salindri, 2015). 

Asosiasi sebagai kebijakan politik kolonial, sebenarnya tidak terlepas dari rangkaian 

usaha menghadapi  Islam di Indonesia (Nasution, 2011). Menurut penasehat kolonial, C. 

Snouck Hurgronje, walaupun agama Islam di Indonesia banyak tercampur oleh 

kepercayaan lain, namun para penganut agama ini memandang agamnya (Effendi, 2012), 

sebagai pengikat yang kuat dan yang membedakan mereka dari orang-orang yang bukan 

Islam yang mereka anggap “kafir”. Walaupun begitu menurutnya, orang Islam di Indonesia 

lebih memperhatikan persoalan Islam sebagai agama dalam “pengertian sempit” (seperti 

perkawinan, hubungan keluarga, peraturan yang bekenaan dengan waris) sedangkan aspek 

politik dan sosial dari agama ini kurang diperhatikan (Noer, 1984). 

Ia juga melihat cita-cita politik Islam (Pan-Islam) di negeri ini akan muncul sebagai 

kekuatan yang  dahsyat. Terlebih lagi kalau pemerintah Hindia Belanda menyokong usaha 

pengkristenan oleh missionaris di daerah-daerah yang kuat Islamnya, akan menyebabkan 

orang Islam lebih terdorong untuk menyadari aspek politik dari ajaran agama mereka. 

Berkaitan dengan hal ini Snouck menasehatkan pemerintah Belanda agar memberikan 

perhatian yang sangat kepada pendidikan dan pengajaran orang Islam Indonesia, tanpa 

menghubungkannya dengan persoalan pengkristenan. Cara ini menurutnya akan “meng-

emansipasi mereka dalam sistem Islam”(Noer, 1984). Dengan begitu Snouck bermaksud 

menggalakkan orang Indonesia untuk menerima Belanda dan menumbuhkan pengertian di 

antara mereka terhadap orang-orang Belanda.  



467 

 

Sasaran mula-mula yang dicanangkan dalam politik asosiasi ini adalah “bangsawan 

Jawa”, oleh karena kecanggihan budaya mereka, hubungan mereka dengan pengaruh Barat 

dan kerenggangan sikap tradisional mereka terhadap Islam (Benda, 1958). Gagasan 

asosiasi pendidikan dipraktikkan pertama kali dengan mengambil pribumi bangsawan 

yakni Pangeran Aria Ahmad Djajadiningrat, anak Bupati Serang pada tahun 1890. Dengan 

susah payah ia dimasukkan ke sekolah Belanda (Europese Legere School = ELS) dan 

Hogere Burger School = HBS) dan namanya di ubah menjadi William van Baten 

(Koningsveld, 1989). Setelah itu Pangeran Aria Hoesein Djajadiningrat, (adik P. Aria 

Ahmad Djajadiningrat) dimasukkan dalam proyek asosiasi ini dengan dimasukkan ke 

Universitas Leiden. P. Hoesein Djajadiningrat menyelesaikan studinya di Universitas 

Leiden dengan gemilang ; ia adalah orang Indonesia pertama yang mendapat gelar doktor 

dari Fakultas Sastra dan Filsafat (1913) dengan hasil “cum-laude”(Pijper, 1985). 

Keberhasilan Pangeran Hoessein Djajadiningrat  mengakhiri kecaman dari masyarakat 

Belanda atas rendahnya otak pribumi, sekaligus meniadakan ketidakpercayaan penduduk 

pribumi atas kemampuan otaknya sendiri. Akhirnya, gagasan itu dilegalisir oleh 

pemerintah Belanda sehingga secara resmi mereka dibiayai oleh pemerintah Hindia 

Belanda sampai 1931(Suminto, 1986). Program asosiasi ini dilanjutkan dengan 

mengangkat para murid pribumi di bawah pengawasan dan pembiayaan  Pemerintah. Para 

murid pribumi tersebut antara lain: Tuanku Ibrahim (Aceh), Teungku Pakeh (Aceh), 

Teungku Usoh (Keumanyan), Teungku Tayeb (Peureula) dan Teungku Mahmud (Pidie) 

yang menjalani pengajaran di Bandung; Raja Mahmud dari Indragiri di Buitenzorg, Raden 

Muharram dan Syarif Kasim (Siak) di Betawi (Gobee & Andriaanse, 1990). Untuk 

mengurus pendidikan bagi para pemuda pribumi yang ketika itu jumlahnya terus 

meningkat (berjumlah-kurang lebih 60 orang) Gubernur Jenderal membentuk panitia di 

bawah Penasehat Urusan Pribumi dan Arab. 

Melalui program asosiasi ini Belanda berharap agar kalangan bangsawan mampu 

menjadi pewaris kebudayaannya, untuk selanjutnya bisa menjadi partner dalam kehidupan 

sosial budaya. Meskipun pada mulanya sasaran komunitas untuk  kepentingan ini hanya 

meliputi elite priyayi, namun –dalam pandangan kolonial– masyarakat Indonesia yang 

berakar dalam adat, lama kelamaan akan cukup mampu menyesuaikan diri untuk mengikuti 

jalan yang dipetakan oleh pemimpin tradisionalnya (Benda, 1958). 

Pendidikan Barat yang disediakan untuk kalangan bansawan pribumi memang sedikit 

menunjukkan arah baru tentang ”misi suci” Belanda, yakni pada meningkatnya jumlah 

orang Indonesia yang berhasil lulus ujian pendidikan Dasar. Pada tahun 1930 jumlah 



468 

 

penduduk Indonesia yang 60 jutal, 93% diantaranya buta huruf. Angka ini mulai membaik 

pada tahun 1940, yakni anak usia enam sampai delapan tahun, 40% darinya telah 

memperoleh ijazah pendidikan dasar (Brugmans, 1987). 

Mata pelajaran yang diberikan pada sekolah-sekolah umum yang didirikan Belanda ini 

pun lebih banyak terkait dengan kebudayaan Belanda. Lebih banyak waktu yang diberikan 

untuk pelajaran Ilmu Bumi dan Sejarah Belanda ketimbang Ilmu Bumi dan Sejarah 

Indonesia. Bahasa  Belanda dijadikan persyaratan penting untuk bisa lulus dari ujian dan 

selanjutnya untuk mendapatkan pekerjaan sebagai pegawai (Sumardjan, 1991). 

Khusus untuk mata pelajaran bagi pendidikan para calon pegawai pemerintah ini 

memang Snouck Hurgronje menekankan mata pelajaran berikut, sebagaimana yang 

disarankannya kepada Gubernur Jenderal tertanggal 3 September 1903: 

1. Pengetahuan tentang Bahasa Melayu yang bersifat sastra, berserta wawasan umum 

tentang rumpun bahasa Indonesia dan tentang sarana-sarana yang tersedia bagi studi 

tentang bahasa-bahasa yang termasuk dalam rumpun itu. 

2. Ilmu Nusa dan Bangsa Hindia Belanda. Dengan demikian tanpa mendalami seluk 

beluk setempat ternyata para calon pengawai tersebut secara kasar mengetahui garis 

besar kepulauan geografi, kepulauan Nusantara  serta  bentuk-bentuk terpenting 

susunan negara, masyarakat, suku  dan  keluarga  yang  terdapat  pada  penduduk asli 

Hindia Belanda. 

3. Ciri-ciri   pokok   Islam   dalam   arti  pentingnya  bagi  Hindia  Belanda. 

4. Perantara-perantara negara Hindia Belanda. 

5. Sejarah  Hindia  Belanda,  sebaiknya sebagai   pengantar untuk apa yang  tersebut 

dalam bab 4 (Gobee & Andriaanse, 1990) 

Kalaulah sasaran (baca: tujuan) akhir asosiasi adalah untuk mempertahankan 

eksistensi kolonial Belanda dengan usaha memenangkan persaingan melawan Islam, maka 

dalam praktik apa yang dicanangkan Pemerintah Kolonial ini tidaklah tepat. Sebab 

pertama, politik asosiasinya ternyata hanya menyentuh pada lapisan tipis masyarakat 

Indonesia, yakni bangsawan. Lebih-lebih, melalui asosiasi ini hanya sedikit sekali pribumi 

Islam yang berhasil “di-Belanda-kan”  melalui sekolah-sekolah Barat. Dan yang terakhir 

ini justru merupakan dinamit bagi sistem kolonial sendiri. Hal ini didasarkan pada 

kenyataan bahwa orang-orang yang telah dididik pada sekolah-sekolah Barat kelak akan 

menjadi tokoh-tokoh pembaharu Islam sekaligus motor-motor penggerak perjuangan 

nasional, yakni pendorong bangkitnya nasionalisme Indonesia. Misalnya Raden Gunawan, 

seorang lulusan Sekolah Adminsitrasi Pemerintahan Belanda di Purbalingga (1890) 



469 

 

menjadi seorang pemuka Sarekat Islam yang militan; juga H.O.S. Cokroaminoto, setelah 

menyelesaikan sekolah administrasinya ia menyadari kesamaan derajat bangsa-bangasa 

sehingga mendorong ia bergabung dalam Sarekat Islam. Haji Agus Salim, lulusan HBS di 

Jakarta, kelak akan menjadi tokoh pergerakan nasional yang gigih (Niel, 1984). 

Kedua, pada seputar tahun 1908 dan seterusnya sekolah-sekolah dasar Eropa yang 

semula diperkirakan  akan memenangkan persaingan dengan sekolah-sekolah dasar 

pribumi, ternyata menunjukkan kemerosotan siswa. Berikut tabel perbandingan jumlah 

siswa pada tahun 1908 – 1910 yang dikutip oleh  Nagazumi (1989: 35) dari onderzoek 

Tahun 1905 halaman 323. 

Tabel 1. Perbandingan jumlah siswa 

SD pribumi dan eropa 

 

Ket.: Angka dalam kurung menunjukkan jumlah murid wanita (Nagazumi, 1989) 

 

Ketiga, baik dari kaum nasionalis maupun para santri memberikan reaksi atas politik 

asosiasi ini, yang sangat diluar dugaan Kolonial. Taman siswa menolak sistem pendidikan 

resmi dan menolak subsidi pemerintah Belanda. Pernyataan sikap Taman Siswa ini 

tercermin dalam pasal 6 (dari tujuan asas organisasinya) yakni persyaratan dalam mengajar 

menekankan asas kemerdekaan diri dengan jalan keharusan untuk membiayai sendiri 

segala usaha (Zelf bedruipings-system) (Surjomihardjo, 1979). Muhammadiyah lebih 

akomodatif dengan politik asosiasi ini dengan tidak menolak sifat Barat-nya pendidikan 

semata, namun mengutamakan tertanamnya jiwa Islam dan Indonesia. Sehingga organisasi 

ini menerapkan sistem pendidikan Barat dan Indonesia. Bahkan pada tahun 1937 organisasi 

ini mendirikan MULO (Middelbare Uitge Breid Lager School) pribumi di Yogyakarta. 

Perlu dicatat bahwa pada tahun 1939 Muhammadiyah telah memiliki 1744 sekolah, 

separuh di antaranya sekolah model Belanda-Eropa (Suminto, 1986). Dari kalangan Islam 

pedesaan, reaksi yang diberikan terhadap “proyek”  asosiasi ini adalah dengan 

menunjukkan sikap yang non-kooperatif sama sekali. Pada umumnya pesantren-pesantren 

di bawah Nahdlatul Ulama sebagai “pengendali” utamanya mengasingkan pendidikan 

pesantrennya dari pusat-pusat kekuasaan kolonial. Organisasi ini berdiri pada bulan Januari 

 1908 1909 1910 

SD Eropa 

Negeri 

Swasta 

 

2.668 (288) 

   376 (63) 

 

2.578 (232) 

   351 (111) 

 

2.497 (349) 

   247 (57) 

SD Pribumi 

Negeri 

Swasta 

 

60.440  (3.219) 

35.138  (4.448) 

 

73.744  (3.935) 

36.342  (4.690) 

 

91.684  (5.656) 

35.406  (4.690) 



470 

 

1926, semula sebagai tandingan atas berdirinya Partai Sarekat Islam (Niel, 1984). Yang 

ditolak oleh Pesantren Nahdlatul Ulama ternyata bukan saja pola pendidikan Baratnya 

melainkan juga hampir seluruh aspek kehidupan kolonialnya. Mulai cara berpakaian 

seperti Belanda, yakni memakai celana dan dasi adalah “pantangan” bagi para santri karena 

merupakan pakaian identitas Belanda. Juga makan dari uang gaji pemerintah dihukumi 

haram oleh para santri. PAA. Djajadiningrat melukiskan, ketika ia dimarahi lurah 

pondoknya dengan perkataan : “Tak akan masuk pelajaran ini ke otakmu, karena perutmu 

penuh disumbat dengan nasi yang dibeli dengan uang haram” (Frederick & Soeroto, 1982). 

2. Ordonansi Guru  

Pada akhir abad ke-19 Belanda  mengalami “Haji-phobia” atau “Islamo-phobia”; 

berkaitan sering munculnya pemberontakan yang dilakukan oleh dan atas nama Islam, yang 

dimotori oleh para haji dan para guru agama Islam. Peristiwa pemberontakan Cilegon, 

Banten pda tahun 1888 agaknya membuat goresan yang dalam bagi sejarah kolonial di 

Belanda. Menurut Sastrono Kartodirdjo, pemberontakan ini dilakukan oleh para petani di 

Cilegon yang dimobilisasi oleh para pemimpin agama yang memiliki otoritas kharismatis 

terhadap rakyat (Kartodirjo, 1990). Kegiatan ini disinyalir dimotori oleh para guru tarekat 

Qadiriyah yang berafiliasi ke Mekah yang dikomando oleh Haji Abdul Karim, seorang 

keturunan Banten (Steenbrink, 1986). Akibat pemberontakan ini banyak guru agama dan 

para ulama yang diburu dan diasingkan. 

Gerakan para guru agama pesantren dan para guru ajaran Tarekat dianggap oleh 

kolonial sebagai ancaman potensial bagi pemerintah. Oleh karenanya mereka harus 

diwaspadai dengan ketat. Pada tahun 1904 Snouck Hurgronje mengusulkan agar 

pemburuan guru agama maupun pengasingan para guru tersebut dihentikan. Cukuplah 

menurut Snouck Hurgronje, para guru agama Islam itu diwaspadai secara seragam dengan 

cara adanya izin khusus dari bupati, daftar tentang guru dan murid, serta pengawasan itu 

dilakukan oleh suatu panitia. Maka pada tahun 1905 lahirlah suatu peraturan pendidikan 

agama Islam yang disebut dengan organisasi guru, dan dinyatakan berlaku untuk Jawa dan 

Madura selain Yogyakarta dan Solo (Suminto, 1986). Agar peraturan ini mempunyai 

legalitas hukum yang kuat maka perlu diletakkan dalam Staatsblad Negeri Belanda tahun 

1905 nomor 550. Kutipan terjemahan pasal demi pasal ordonasi guru ini adalah sebagai 

berikut: 

 

Artikel 1 



471 

 

(1) Setiap pengajar agama Islam dituntut untuk meminta izin secara tertulis kepada 

bupati atau patih yang mempunyai kekuasaan sendiri atau kepala negeri yang 

berkuasa di tempat orang yang mengajar itu; dalam surat itu hendaklah disebutkan 

mengenai cara atau watak pengajaran yang hendaknya diberikan. 

(2) Izin itu hanya diberikan jikalau: 

a. Si pemohon mempunyai nama baik atau sifat pengajaran itu tidak bertentangan 

dengan peraturan umum atau moral yang baik. 

b. Tidak  ada keadaan-keadaan khusus yang diberitahukan kepala-kepala  

pemerintahan  setempat  yang bertentangan dengan hal itu. 

 

Artikel  2 

(1) Pengajar agama harus mempunyai daftar murid-muridnya sesuai denga model 

yang ditetapkan oleh kepala pemerintahan setempat dengan mentaati peraturan-

peraturan mengenai pengisian data itu yang diberikan oleh pemerintahan 

setempat. 

(2) Penerimaan murid-murid dari tempat-tempat lain dari tempat tinggal guru-guru 

agama itu, dapat ditentukan oleh para kepala pemerintahan setempat berdasarkan 

penyerahan bukti identitas murid-muridnya. 

(3) Daftar murid yang dimaksud dalam ayat 1 di atas di kirimkan oleh pengajar agama 

untuk pemeriksaan, kepada kepala distrik yang sama seperti halnya dengan 

anggota-anggota komisi lain seperti artikel 3, supaya dengan demikian kepala 

pemerintahan setempat itu, bupati atau patih yang mandiri, supaya setiap saat 

dapat mengadakan pemeriksaan daftar itu. 

 

Artikel  3 

(1) Pengawasan atas pengajaran yang diberikan oleh pangajar-pengajar agama Islam 

itu dilaksanakan oleh komisi-komisi di bawah pimpinan dan pangawasan para 

bupati, para patih atau jika tidak ada pajabat semacam itu, dilakukan oleh kepala 

pemerintahan setempat. Komisi-komisi itu terdiri atas kepala distrik dan dua atau 

lebih anggota lain yang diangkat oleh kepala pemerintahan setempat. 

(2) Pengajar-pengajar agama itu mempunyai kewajiban kepada anggota-angota 

komisi sebagai berikut: 

a. Memberikan informasi yang dibutuhkan mengenai data-data pengajaran dan 

murid-murid yang mengikuti pelajaran. 

b. Setiap saat memperbolehkan anggota komisi itu memasuki bangunan-

bangunan yang diperuntukkan pengajaran atau diperuntukkan bagi tempat 

tinggal murid-murid. 

 

Artikel 4 

(1) Dihukum dengan denda uang satu sampai dua puluh lima gulden atau dengan 

hukuman pidana kurungan ataupun dengan kerja untuk umum tanpa upah 

sepanjang delapan hari: 

a. Terhadap pemberi pengajaran agama Islam tanpa izin sebagaimana artikel 1; 

atau memberikan pengajaran agama Islam dengan cara atau pun materi tidak 

sesuai dengan izin yang diberikan. 

b. Terhadap kelalaian pengajar agama dalam pengisian atau pemeliharaan daftar 

itu  sebagaimana artikel 2; juga terhadap penolakan memberikan izin 

pemeriksaan mengenai hal itu kepada orang-orang yang berhak memeriksa 

atau keteledoran dalam memberikan informasi yang dibutuhkan mengenai 



472 

 

pengajaran dan murid-murid; atau keteledoran memberi izin memasuki 

bangunan-bangunan tempat tinggal murid-murid. 

c. Pengembalian sebagai murid atas pribadi-pribadi yang dilarang menurut 

peraturan yang diberikan oleh kepala pemerintahan setempat. 

d. Pengambilan sebagai murid yang bertentangan dengan peraturan yang berlaku 

atau dengan nama palsu. 

(2) Di dalam hal terjadi pengulangan pelanggaran, denda itu dikenakan 100 gulden 

atau hukuman kurungan penjara atau kerja umum tanpa upah senilai 30 hari. 

(3) Izin yang diberikan kepada pengajar agama itu, dapat dicabut karena pelanggaran 

yang diulang atau kelakuan yang dipandang membahayakan menurut penilaian 

Bupati, Patih atau kepala pemerintahan setempat. 

(4) Kecuali itu, pencabutan izin sewaktu-waktu bisa dilakukan oleh kepala 

pemerintahan setempat 

 

Artikel  5 

Pibadi-pribadi yang mulai berlakunya ordonansi pengajar agama Islam ini, sudah 

memberikan pengajaran agama Islam dapat memberikan pelajarannya dapat diambil 

peraturan dalam tiga bulan sesudah penetapan itu, ia memasukkan surat izin; sesudah 

itu ia tunduk pada peraturan ini. 

 

 

 

Artikel  6 

Ordonansi ini hanya berlaku untuk Jawa-Madura kecuali vorstenlander (tanah-tanah 

yang berpemerintahan sendiri, yakni Kasunanan Surakarta dan Kasultanan 

Yogyakarta). Dan supaya setiap orang berdalih untuk tidak tahu, maka dimasukkan 

peraturan ini dalam  Staatsblad van Indonesia dan China (Pustaka, 1932). 

 

Ordonansi ini barangkali mudah dilakukan oleh suatu sekolah yang mempunyai 

organisasi baik, tetapi tidak demikian halnya dengan guru-guru agama Islam itu, karena 

memang tidak menyelenggarakan administrasi yang baik dalam mengatur 

penyelenggaraan pengajaran. Lembaga pendidikan seperti pesantren tidak mengadakan 

administrasi seperti ini, tidak mencatat nama dari seluruh santri mereka atau pun staf 

pengajar mereka banyak diantara para guru itu tidak dapat membaca dan menulis huruf 

latin, umumnya juga tidak ada yang mempunyai mesin tulis untuk menyusun lembaran-

lembaran daftar yang diperlukan untuk diberikan kepada para pejabat pemerintah yang 

bersangkutan (Noer, 1984, p. 194). Sehingga peraturan ini dirasakan oleh para guru 

pesantren maupun oleh para guru pengajaran agama Islam tradisional yang lain sebagai 

peraturan yang sangat menekan. 

Praktik ordonansi guru ini sering dipakai sebagai dalih oleh beberapa pejabat 

pemerintahan untuk menghambat kegiatan guru agama Islam ini. Namun begitu hampir di 

seluruh Jawa tidak ada reaksi protes yang timbul di dalam kalangan orang-orang Islam. 

Ketidaktahuan guru-guru agama dan tidak adanya kesadaran untuk mengorganisasi diri, 



473 

 

menjadikan  lemahnya gerakan dalam memberikan reaksi. Organisasi yang mulai 

melakukan reaksi atas ordonansi guru 1905 ini adalah Serekat Islam. Walaupun secara 

terang-terangan tidak menuntut penghapusan ordonansi guru, namun pada tahun 1917 telah 

menuntut pemerintah agar mencabut semua peraturan yang menghambat penyebaran  

agama Islam. Baru dalam konggres Al-Islam 1922 mereka menyarakan bahwa ordonansi 

guru 1905 menghambat kegiatan guru agama Islam dan oleh karenanya secapat mungkin 

harus dicabut (Noer, 1984, p. 195). 

Para pejabat pemerintah juga sering memanfaatkan ordonansi guru ini untuk menekan 

guru agama Islam bahkan mengusir mereka dengan alasan demi ketertiban dan keamanan. 

Misalnya ketika terjadi persaingan Islam-Kristen di Tanah Batak. Ketika itu penasehat 

urusan luar Jawa Lulofs, menyarankan bahwa terhadap progaganda Islam “yang pada 

dasarnya jelas musuh kita”, sikap pemerintah harus lebih keras (Suminto, 1986, p. 191). 

Sikap ini jelas memberi kelonggaran pada para pengajar agama Kristen dan menekan 

(membatasi) para guru agama Islam. 

Ordonansi guru 1905 yang mewajibkan guru-guru agama Islam minta izin serta 

mengisi laporan periodik kepada bupati atau kepala pemerintahan setempat dinilai kurang 

efisien; karena ternyata laporan yang disampaikan kurang meyakinkan. Disamping 

menurut pandangan pemerintah Hindia Belanda, situasi politik sudah tidak menghendaki 

pemburuan guru-guru agama. Maka pada tahun 1925 dikeluarkanlah ordonansi guru baru 

sebagai pengganti ordonansi lama (1905) yang sedikit lebih “lunak”. 

Menurut peraturan baru ini izin bupati tidak diperlukan lagi bagi pengajaran agama 

Islam. Para guru agama cukuplah memberikan pemberitahuan kepada pejabat 

bersangkutan tentang maksud mereka mengajar. Pemberitahuan ini harus disampaikan 

dalam formulir khususnya ditentukan oleh kepala pemerintahan setempat. Guru-guru itu 

harus membuat daftar murid-murid serta berbagai macam mengenai kurikulum. Dan 

segalanya harus disusun dan disampaikan dalam bentuk tertentu sesuai keputusan 

pemerintah setempat. 

Jika diperbandingkan, maka perbedaan yang nyata antara ordonansi guru 1905 dengan 

ordonansi guru yang diperbaharui (dengan staatsblad 1925 nomor 219) adalah sebagai 

barikut: 

a. Permintaan izin dari pemerintah yang dahulu diwajibkan, sekarang cukup dengan 

surat pemberitahuan saja, jikalau seseorang akan memberikan pengajaran agama 

(artikel 1). 



474 

 

b. Kewajiban mengisi daftar murid sedikit diringankan bahkan beberapa golongan 

guru agama dibebaskan dari kewajiban itu dari pemerintah setempat (artikel 2 : 2). 

c. Murid yang datang dari luar daerah guru tersebut, pada ordonansi lama harus 

memberikan identitas diri (artikel 2: 2), pada ordonansi baru tidak berlaku 

demikian. 

d. Pembatasan guru agama pada ordonansi baru lebih dipertegas yakni mereka yang 

memberi pelajaran agama di sekolah agama secara teratur atau guru pesantren dan 

guru-guru kitab. Sedangkan bagi para muballigh yang menyampaikan ajaran Islam 

melalui pidato maupun pembacaan, tidak termasuk dalam kriteria guru agama. 

Peraturan ini mulai berlaku pada 1 Juni 1925, di tanah Jawa Madura. Semenjak 1 

Januari 1927 ordonansi baru ini berlaku pula untuk daerah Aceh dan daerah taklukannya, 

Sumatra Timur, Riau dan daerah taklukannya, Palembang, Tapanuli, Manado dan afdeling 

Lombok Karesidenan Bali, dan Lombok, dan pada tahun 1930-an berlaku pula untuk 

Bengkulu (Noer, 1984, p. 195). 

Reaksi atas ordonansi baru itu muncul, baik yang berskala nasional maupun lokal. 

Konggras Al-Islam pada tanggal 1 – 5 Desember 1926 menolak cara pengawasan itu dan 

menganggap pemberitahuan secara periodik tentang kurikulum, guru-guru agama dan 

murid-murid sebagai beban, terutama karena madrasah dan juga lembaga pendidikan Islam 

yang lain tidak mempunyai biaya untuk menyelenggarakan administrasi sekolah dengan 

baik. Suatu contoh tentang kesukaran memenuhi tuntutan peraturan ini ialah kenyataan 

bahwa formulir yang bersangkutan ditulis dalam bahasa Belanda, padahal boleh dikatakan 

hampir semua guru agama itu hanya dapat memakai bahasa sendiri, paling-paling Bahasa 

Arab. Organisasi Muhammadiyah, dalam Konggres ke-17 pada tanggal 12 – 20 Februari 

1928 menuntut agar ordonansi guru ini ditarik kembali (Alfian, 1969, p. 430). 

Di Minangkabau reaksi atas ordonansi ini pun muncul. Haji Abdul Karim Amrullah 

(Haji Rasul) dan Syekh Muhammad Djamil Djambek menolak secara tegas berlakunya 

ordonansi guru 1925 ini. Kemudian diadakan rapat di Bukit Tinggi tanggal 19 Agustus 

1928, dihadiri oleh lebih kurang 800 orang ulama dan wakil-wakil dari 115 organisasi. 

Pada umumnya para pembicara dalam rapat itu mengemukakan penolakan disertai kata-

kata keras terhadap pemberlakuan ordonansi itu. S. Sutan Mangkuto, salah seorang 

pembicara menekankan agar berani menyampaikan ajaran Allah walau hanya satu ayat, 

dengan mengutip hadis ballighu ‘anni walau aayatan. Abdul Madjid, pembicara lainnya 

mengidentikkan peraturan itu dengan “khamar” yang lebih besar madlarat-nya daripada 

manfaatnya. Haji Abdul Karim Amrullah juga tampil sebagai pembicara yang 



475 

 

menghanyutkan hati pendengarnya. Ia mengutip firman Allah; untuk berpegang teguh 

kepada ajaran agama Allah dan jangan berpecah belah dalam menghadapi musuh kolonial 

(Q.S. 3 : 103). Akhirnya rapat memutuskan untuk menyusun sebuah mosi menyatakan 

bahwa ordonansi guru merupakan penghambat bagi orang Islam untuk melaksanakan 

kewajiban agama mereka. Mosi juga menekankan bahwa adalah merupakan kewajiban 

bagi orang Islam untuk memberikan pelajaran agama (Noer, 1984, p. 196). 

Reaksi terhadap ordonansi guru agaknya bukan hanya dilancarkan oleh pihak pribumi 

tetapi juga oleh fihak Belanda sendiri. Kritik dari Van der Plas, selaku Penasehat Urusan 

Pribumi dan Arab pada tahun 1934, menyatakan  bahwa untuk mengawasi dan mengontrol 

pendidikan agama Islam dengan  cara adanya daftar guru yang dipaksakan tersebut, tidak 

ada gunanya, ia menunjuk, belum  pernah seorang pun perampok atau propagandis   

berbahaya yang  berhasil  ditangkap  lewat  daftar  guru  dalam ordonansi ini.  Sehingga  ia  

mengusulkan,  demi  penyederhanaan dan  efisiensi  hendaknya  ordonansi  dihapuskan 

(Suminto, 1986, p. 57). 

Akhirnya berkaitan dengan defisit moneter pemerintah Hindia Belanda, serta situasi 

politik yang mengkhawatirkan  (akibat  gerakan para guru agama dan para guru tarekat),  

oleh  pemerintah Hindia  Belanda  dianggap sudah tidak nampak lagi, maka  lambat  laun  

ordonansi  ini  menghilang  dari  peredaran. 

3. Ordonansi Sekolah Liar  

Sebagaimana diketahui pada tahun 1930-an pemerintah kolonial dilanda krisis 

ekonomi. Sebagai akibatnya Pemerintah Hindia Belanda harus melakukan penghematan 

dan terpaksa menekan anggaran untuk Departemen Pengajaran. Sehingga dari tahun 1930 

sampai tahun 1937 sudah dikurangi sampai 53% (Natsir, 1973, p. 114). Sementara itu 

tuntutan akan dibutuhkan di kalangan pribumi kian meningkat. Sebagai akibatnya sekolah-

sekolah partikelir bermunculan. Sebuah keputusan yang antagonis memang, ketika di satu 

pihak tuntutan kebutuhan pendidikan sangat tinggi di pihak lain pemerintah Hindia 

Belanda membatasi berdirinya sekolah-sekolah swasta dengan sebuah pengawasan yang 

ketat. Setiap orang yang hendak mendirikan lembaga pendidikan harus memberitahukan 

maksudnya secara tertulis kepada kepala pemerintahan setempat dengan jalan 

menyebutkan cara pengajaran dan tempat pengajarannya (Suminto, 1986, p. 56). 

Batasan-batasan yang diberikan kepada sekolah-sekolah partikelir ini bertujuan untuk 

mengontrol pertumbuhan “sekolah liar” non-pemerintah yang mencapai puncaknya pada 

tahun 1932. Melalui instruksi sekretaris negara atas saran Dewan Penasehat Hindia untuk 



476 

 

urusan penjajahan  maka dikeluarkankah Toezicht-ordonantie particulier onderwijs 

tanggal 17 September 1932 yang dinyatakan berlaku mulai 1 Oktober 1932. 

Menurut ketentuan ordonansi ini tetap mereka ingin memberikan pelajaran di sekolah-

sekolah yang tidak sepenuhnya atau pun sebagian dibiayai oleh dana pemerintah, harus 

mempunyai izin dari pemerintah sebelum memulai pekerjaan tersebut (Stataatsblad artikel 

1). Izin  ini harus memenuhi syarat antara lain bahwa yang memintanya hendaknya 

dipercaya oleh pemerintah, bahwa ia tidak akan melanggar “ketertiban dan keamanan” dan 

ia lulusan sekolah pemerintah atau sekolah swasta yang bersubsidi (artikel 4). 

Korban secara langsung dari peraturan ini bukan saja sekolah-sekolah Islam model 

Barat, seperti sekolah-sekolah muhammadiyah, tetapi yang lebih tertekan dari ordonansi 

ini adalah sekolah Taman Siswa, karena seluruh Perguruan Taman Siswa  menolak subsidi 

Belanda (Benda, 1958, p. 102). Ki Hajar Dewantara selaku pimpinan umum Taman Siswa 

mengirimkan kawat kepada Gubernur Jenderal, menentang ordonansi tersebut . Sedangkan 

Muhammadiyah mula-mula menunjukkan sikap ragu-ragu terhadap ordonansi ini, 

mungkin karena sebagian sekolahnya mendapatkan subsidi dari pemerintah Hindia 

Belanda. Namun dalam Konfrensi daruratnya di Yogyakarta, tanggal 18 – 19 Nopember 

1932, akhirnya organisasi inipun untuk sementara menolak ordonansi sekolah liar, karena 

konfrensi itu juga menyatakan, sikap terakhir ditentukan oleh kongres berikutnya (Noer, 

1984, p. 220). 

Reaksi lain pun bermunculan, Partai Sarikat Islam mengeluarkan manifesto yang 

disebarluaskan di kalangan rakyat agar menjadi pedoman pembicaraan dalam pertemuan-

pertemuan. Isi manifesto itu antara lain: 

“Ordonansi ini tentu semata-mata akan menghalangi fihak rakyat dalam pemeliharaan 

kecerdasan rakyat pada umumnya, yang semata-mata akan merusak atau sedikit-

sedikitnya akan menghalangi inisiatif dari rakyat, untuk memelihara sesuatu yang 

dilalaikan atau sekurang-kurangnya, belum dilaksanakan sebagaimana mestinya oleh 

pemerintah untuk berdaya upaya sendiri, supaya rakyat Indonesia selama-lamanya 

tetap tinggal dalam kebodohan” (Suminto, 1986, p. 200). 

Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) dalam konferensinya tanggal 26–27 Desember 

1932 menyatakan bahwa ordonansi ini melanggar dasar-dasar Islam dan dasar-dasar 

umum, serta juga merupakan pukulan, terhadap sekolah-sekolah Thawalib, sedangkan 

kebebasan bangasa Indonesia untuk mengatur dan membangun pendidikannya sangatlah 

terhambat karenanya. Oleh karena itu sekolah-sekolah Diniyah membuat resolusi yang 

menentang ordonansi ini (Noer, 1984, p. 202). 

Organisasi–organisasi Islam maupun kebangsaan bahu-membahu dalam usaha 

menentang dan menggagalkan ordonansi ini. PSII, PERMI dan Muhammadiyah 



477 

 

berbarengan dengan Taman Siswa, Budi Utomo, PNI, Partindo dan Istri Sedar melancarkan 

aksi protes keras terhadap ordonansi sekolah liar (Suminto, 1986, p. 63). 

Ini adalah suatu kenyataan yang di luar perkiraan pemerintah Hindia Belanda. 

Sehingga memaksa pemerintah meninjau kembali ordonansi tersebut.Akhirnya pada 

tanggal 13 Februari 1933 ditariklah ordonansi tahun 1932 dengan keputusan baru, 

staatsblad 1932 nomor 66 yang isinya menegaskan bahwa orang-orang Indonesia yang 

berminat menyelenggarakan pendidikan wajib memberitahukan secara tertulis maksudnya 

itu kepada kepala Pemerintahan setempat dan tidak perlu minta izin. Dan pada tanggal 17 

Oktober 1933 penarikan ini dipertegas dengan staatsblad 1933 nomor 373, yang 

meniadakan syarat ijazah bagi para pengajar. Sejak itu istilah “sekolah liar” tidak dipakai 

lagi dan diganti dengan “sekolah swasta tak bersubsidi”. 

 

D. KESIMPULAN 

Dari uraian mengenai tiga kebijakan politik kolonial Belanda terhadap pendidikan 

Islam Indonesia di atas, dapat disimpulkan bahwa akar historis dari dikotomi kurikulum 

pendidikan umum versus agama di Indonesia adalah akibat penerapan tiga kebijakan 

politik pendidikan kolonial Belanda terhadap Islam Indonesia, yang sejatinya merupakan 

propaganda politik kolonial belanda terhadap pendidikan Islam Indonesia. Tiga kebijakan 

politik tersebut yakni: Asosiasi Pendidikan, Ordonansi Guru, dan Ordonansi Sekolah Liar. 

Secara garis besar kurikulum yang diadopsi dari pemerintah Hindia Belanda akan mewujud 

menjadi kurikulum pendidikan umum, sedangkan hal yang genuine dari praktik pendidikan 

Islam akan dianggap sebagai kurikulum pendidikan agama. Dalam perkembangan 

kekinian, walaupun sudah mulai dilakukan usaha untuk mematahkan ’mitos’ dikotomi 

tersebut, namun dalam implementasi kurikulum di sekolah masih didapati pemisahan 

kurikulum umum versus agama. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afandi, A. N., Swastika, A. I., & Evendi, E. Y. (2020). Pendidikan Pada Masa Pemerintah 

Kolonial Di Hindia Belanda Tahun 1900-1930. Jurnal Artefak, 7(1): 21. 

https://doi.org/10.25157/ja.v7i1.3038 

Alfian. (1969). Islamic Modernism In Indonesian Politics : The Muhammadiyah Movement 

During The Dutch Colonial Period 1912 – 1942. University of Winconshim. 

Asyari, A., & Makruf, R. B. (2014). DIKOTOMI PENDIDIKAN ISLAM: Akar Historis 

dan Dikotomisasi Ilmu. El-HiKMAH, 8(2), 1–17. 

Basyit, A. (2019). Dikotomi dan Dualisme Pendidikan di Indonesia. Jurnal Tahdzibi: 

Manajemen Pendidikan Islam, 4(1): 15–27. https://doi.org/10.24853/tahdzibi.4.1.15-



478 

 

28 

Benda, H. J. (1958). The Crescent and The Rising Sun:Indonesian Islam Under The 

Japanese Occupation 1942-1945. Van Hoeve. 

Bisryi, H. (2009). Mengakhiri Dikotomi Ilmu Dalam Dunia Pendidikan. Edukasia 

Islamika, 7(2): 181–194. 

Brugmans, I. J. (1987). Politik Etis dan Revolusi Kemerdekaan. Yayasan Obor Indonesia. 

Burhanudin, Jajat. (2013). Ulama dan Kekuasaan, Pergumulan Elit Muslim dalam Sejarah 

Indonesia. Mizan. 

Effendi. (2012). Politik Kolonial Belanda terhadap Islam di Indonesia Dalam Perspektif 

Sejarah. Urnal TAPIs, 8(1): 92–112. 

Frederick, W. H., & Soeroto. (1982). Pemahaman Sejarah Indonesia Sebelum dan Sesudah 

Revolusi. LP3ES. 

Gobee, E., & Andriaanse, C. (1990). Nasehat-Nasehat Snouck Hurgronje Semasa 

Kepegawaiannya Kepada Pemerintah Hindia Belanda 1889-1936 (Jilid 1). INIS. 

Jumrah. (2012). Problematika Dikotomi Kurikulum Mata Pelajaran Umum dan Mata 

Pelajaran Agama Di Madrasah Aliyah Negeri Palopo. In Program Pascasarjana UIN 

Alauddin Makassar (Vol. 66). UIN Aalauddin Makassar. 

Kartodirjo, S. (1990). Sejarah Lokal Di Indonesia. Gajah Mada Press. 

Koningsveld, V. (1989). Snouck Hurgronje dan Islam. Graffiti. 

Kurniyat, E. (2018). Memahami Dikotomi Dan Dualisme Pendidikan Di Indonesia. 

Rausyan Fikr : Jurnal Pemikiran Dan Pencerahan, 14(1): 

https://doi.org/10.31000/rf.v14i1.669 

Maftuh. (2009). KEBIJAKAN POLITIK PENDIDIKAN HINDIA BELANDA DAN 

IMPLIKASINYA BAGI PENDIDIKAN ISLAM (1900-1942). UIN Sunan Kalijaga 

Yogyakarta. 

Nagazumi, A. (1989). Bangkitnya Nasionalisme Indonesia. Graffiti. 

Nasution, S. (2011). Strategi Pendidikan Belanda Pada Masa Kolonial di Indonesia. Ihya 

Al-Arabiyah: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 2(2): 254–258. 

http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/article/view/431/333 

Natsir, M. (1973). Capita Selekta. Bulan Bintang. 

Niel, R. Van. (1984). Munculnya Elit Moderen Indonesia. Pustaka Jaya. 

Nijhoff, M. (1927). Encyclopedie Van Nederlandsch - Indie. 

Noer, D. (1984). Gerakan Moderen Islam di Indonesia. Pustaka Jaya. 

Pijper, G. F. (1985). Beberapa Studi Tentang Sejarah Islam di Indonesia 1900-1950. UI 

Pres. 

Prayudi, G., & Salindri, D. (2015). Pendidikan Pada Masa Pemerintahan Kolonial Belanda 

Di Surabaya Tahun 1901-1942 (Education on Dutch Government in Surabaya At 

1901-1942). Publika Budaya, 3(1): 20–34. 

https://core.ac.uk/download/pdf/290559825.pdf 

Rachman, A. (2013). MEMBANGUN PENDIDIKAN ISLAM NON DIKOTOMIS : 

PELUANG DAN TANTANGAN. Fikrah: Journal Of Islamic Education, 6(2): 1–18. 



479 

 

Ricklefs, M.C. (2013). Mengislamkan Jawa. PT. Serambi Ilmu Semesta. 

Steenbrink, K. A. (1986). Beberapa Aspek Tentang Islan di Indonesia Abad ke- 19. Bulan 

Bintang. 

Sumardjan, S. (1991). Perubahan Sosial di Yogyakarta. Gama University Pres. 

Suminto, H. A. (1986). Politik Islam Hindia Belanda. LP3ES. 

Surjomihardjo, A. (1979). Empat Puluh Delapan Tahun Taman Siswa. Yayasan Iduyu. 

 

Dokumen: 

Staatsblad Tahun 1905 nomor 550   

Staatsblad Tahun 1925 nomor 219 

 

  



480 

 

 


