Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 12/NO: 01 Februari 2023 P-ISSN: 2252-8970
DOI: 10.30868/ei.v12i01.1890 E-ISSN: 2581-1754

Dikotomi Kurikulum Sebagai Propaganda Politik Kolonial
Terhadap Pendidikan Islam Indonesia

Miftahuddin

IAIN Salatiga
miftahuddin@iainsalatiga.ac.id

ABSTRAK

Tujuan dari studi ini adalah untuk menjelaskan latar belakang lahirnya streotip antara
kurikulum agama dan kurikulum umum dalam penyelenggaran pendidikan di Indonesia.
Pendekatan yang digunakan dalam studi ini adalah historis, menggunakan analisis deskriptif,
dengan kajian pustaka sebagai sumber utama dalam pembahasan. Temuan penting dari
penelitian ini menunjukkan bahwa sterotip kurikulum umum dan agama merupakan agenda
yang dirancang dan terskenario secara sistematis, yang dilakukan oleh pengambil keputusan
pada masa kolonialisme untuk membenturkan hubungan antar komunitas. Implikasi dari
streotip ini mengakibatkan pembelahan ilmu yang terkategori pada kelompok ilmu agama
dan ilmu umum. Selanjutnya perlu dilakukan pengintegrasian ilmu dengan melibatkan nilai
agama pada pendidikan umum, dan memasukkan rasionalitas pada ruang ilmu keagamaan.
Aspek orginalitas dari penyajian artikel ini terletak pada pengungkapan aspek kebijakan
yang ditunjukkan pada seolah-olah keberpihakan pada kedua kurikulum yang diciptakan
melalui perumusan kebijakan dan penganggaran.

Kata Kunci: Dikotomi Kurikulum, Kolonialisme, Pendidikan Umum, Pendidikan
Agama.

463



A. PENDAHULUAN

Salah satu fenomena pendidikan di Indonesia adalah adanya dikotomi kurikulum
umum dengan agama. Fenomena ini dapat dilihat pada praktik pendidikan yang
diselenggarakan oleh dua Kementerian yang berbeda, yaitu Kementerian Pendidikan dan
Kebudayaan dan Kementerian Agama Republik Indonesia. Kurikulum yang
diselenggarakan dan dirancang oleh Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
diidentikkan dengan kurikulum umum, sedangkan yang disusun oleh Kementerian Agama
pendidikan umum dengan agama. Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan membawahi
lembaga pendidikan umum, sementara Kementerian Agama membawahi pendidikan
agama. Guru—guru yang bernaung di lingkungan Kementerian Pendidikan dan Kebudayaan
disebut sebagai guru umum, sedangkan di lingkungan Kementerian Agama disebut sebagai
guru agama.

Stigma tersebut, yang hingga kini masih sering memunculkan perdebatan (Basyit,
2019; Bisryi, 2009; Jumrah, 2012; Kurniyat, 2018; Rachman, 2013), telah mengakar dan
tertanam kuat dalam pemahaman masyarakat umum Indonesia. Tentu, masyarakat muslim
menjadi target sekaligus objek yang begitu dirugikan oleh kebijakan warisan Belanda
tersebut. Masyarakat muslim dengan lembaga Pendidikan Islamnya, dipaksa untuk
mematuhi kebijakan politis dikotomisasi pendidikan; yang sejatinya sangat bertentangan
dengan nilai-nilai pendidikan dalam Islam (Asyari & Makruf, 2014; Rachman, 2013).

Kuatnya stigma dikotomik tersebut tidak dapat dilepaskan dari konstruksi historis era
kolonial. Meski berbagai upaya telah dilakukan untuk melebur dan menjembatani
kesenjangan tersebut, tetapi pada kenyataannya dikotomisasi kurikulum masih menjadi
kultur yang begitu dominan dalam dunia pendidikan. Hal ini menandakan bahwa
dikotomisisasi kurikulum yang diwariskan oleh Kolonial Belanda bersifat sistemik. Lebih
dari itu, dikotomisasi kurikulum tersebut tidak dapat dilepaskan pula dari propaganda
politik Pemerintah Hindia Belanda dalam menghadapi kekuatan kultur dan politik
masyarakat Muslim Hindia; yang saat itu didominasi oleh kalangan pesantren.

Tampaknya, proyek politik dikotomisasi Kurikulum Hindia Belanda tersebut hingga
kini masih diposisikan sebagai “kebijakan positif” sekaligus urgen dalam pengembangan
sistem pendidikan di Indonesia. Cara pandang ahistoris semacam ini pada tahap
selanjutnya telah menjadi kendala bagi upaya-upaya peleburan kurikulum agama dan
umum. Kepentingan dan agenda politik dari dua belah pihak, Kemenag dan Kemendikbud,

turut mempersulit bagi terjadinya integrasi kurikulum di Indonesia.

464



B. METODE

Berdasarkan pada latar belakang tersebut, penelitian ini secara kritis mengkaji tentang
konstruksi historis dari dikotomisasi kurikulum pada masa kolonial. Belum ada penelitian
terdahulu yang mengkaji secara kritis tentang konstruksi historis dikotomisasi Kurikulum
pada masa Hindia Belanda. Sebuah artikel yang berjudul Dikotomi Pendidikan Islam: Akar
Historis dan Dikotomisasi IImu (Jurnal EI-HIKMAH, Vol. 8, No. 2, 2014), yang ditulis
olen Akhmad Asyari dan Rusni Bil Makruf, merupakan satu-satunya artikel yang
membahas tentang dikotomi pendidikan Islam dengan menggunakan perspektif historis.
Sesuai dengan judulnya, artikel ini lebih banyak membahas tentang pemikiran dan
dikotomi pendidikan dalam sejarah Islam (Asyari & Makruf, 2014). Sedangkan artikel
yang ditulis oleh Sangkot Nasution yang berjudul Strategi Pendidikan Belanda pada Masa
Kolonial di Indonesia, memposisikan kebijakan dikotomisasi pendidikan (yakni
Pendidikan untuk Eropa, Pendidikan untuk Pribumi, dan Pendidikan Islam) sebagai bagian
kebijakan politik balas budi (Politik Etis) Belanda terhadap Bangsa Indonesia (Nasution,
2011). Berbeda dengan kedua artikel tersebut di atas, penelitian ini mengkaji secara kritis
tentang konstruksi historis dari dikotomi kurikulum yang dilakukan pemerintah Hindia

Belanda.

C. PEMBAHASAN

Pada awal abad ke-20, Pondok Pesantren di Nusantara masih menjadi kekuatan politik
yang tidak mudah ditaklukkan oleh pemerintah Kolonial. Dalam rangka itu, pemerintah
Belanda melancarkan strategi politik baru yaitu ; (1) memasukkan orang Indonesia ke
dalam kebudayaan Belanda atau "Nedherlanisasi”; (2) mempersempit ruang gerak para
guru pesantren; dan (3) mengontrol sekolah-sekolah Islam. Strategi politik tersebut
dimaksudkan mengeliminir pengaruh Islam tradisional pada satu sisi dan sisi lain
meluaskan pengaruh Belanda pada kalangan pribumi muslim bangsawan. Strategi politik
tersebut begitu dominan tercermin dalam tiga kebijakan politik pendidikan kolonial yaitu;
(1) asosiasi pendidikan; (2) ordonansi guru; dan (3) ordonansi sekolah liar (Maftuh, 2009).
1. Asosiasi Pendidikan

Politik asosiasi yang dilancarkan pemerintah kolonial, tidak bisa dilepaskan dari
politik etis yang dicanangkan sejak tahun 1901, yang dalam implementasinya mengalami
kegagalan (Ricklefs, 2013). Dalam Encyclospaedie van Nederlandsc Indie istilah asosiasi

berarti mempertemukan dua negara yang berbeda sebagai teman; dan asimilasi berarti

465



usaha menyamakan semua peraturan yang berlaku di daerah jajahan dengan peraturan yang
berlaku di negara penjajah (Nijhoff, 1927). Jadi dalam konsep asosiasi keperluan negeri
Hindia akan dipenuhi dengan syarat-syarat Barat (Noer, 1984). Ada satu istilah lagi yang
biasanya disamakan artinya dengan kedua istilah di atas, yakni unifikasi. Istilah terakhir ini
berarti suatu kesatuan hukum bagi seluruh penduduk apa pun asalnya (Suminto, 1986).
Asosiasi lebih memperlihatkan corak kolonial. la mengandung maksud bagaimana
mengikat negeri jajahan dengan negeri penjajah. Snouck Hurgronje sebagaimana dipetik
oleh Burhanudin (2012) menyatakan: ... Negara Belanda terdiri dari dua negara yang
secara geografis berjauhan, namun secara spiritual satu kesatuan, satunya di Eropa Barat
Laut, satunya lagi di Asia Tenggara..”. Dalam mempertautkan dua negara ini, kebudayaan
dianggap merupakan sarana yang efektif, manfaatnya kebudayaan negeri penjajah akan
terbuka untuk dipergunakan oleh negeri yang dijajah tanpa mengabaikan kebudayaan
negeri yang dijajah ini. Jadi politik asosiasi ini bertujuan mempererat ikatan budaya dan
politik antara negeri jajahan dengan negeri penjajahnya, dimana lapangan pendidikan
menjadi garapan utama(Afandi et al., 2020; Prayudi & Salindri, 2015).

Asosiasi sebagai kebijakan politik kolonial, sebenarnya tidak terlepas dari rangkaian
usaha menghadapi Islam di Indonesia (Nasution, 2011). Menurut penasehat kolonial, C.
Snouck Hurgronje, walaupun agama Islam di Indonesia banyak tercampur oleh
kepercayaan lain, namun para penganut agama ini memandang agamnya (Effendi, 2012),
sebagai pengikat yang kuat dan yang membedakan mereka dari orang-orang yang bukan
Islam yang mereka anggap “kafir”. Walaupun begitu menurutnya, orang Islam di Indonesia
lebih memperhatikan persoalan Islam sebagai agama dalam “pengertian sempit” (seperti
perkawinan, hubungan keluarga, peraturan yang bekenaan dengan waris) sedangkan aspek
politik dan sosial dari agama ini kurang diperhatikan (Noer, 1984).

la juga melihat cita-cita politik Islam (Pan-Islam) di negeri ini akan muncul sebagai
kekuatan yang dahsyat. Terlebih lagi kalau pemerintah Hindia Belanda menyokong usaha
pengkristenan oleh missionaris di daerah-daerah yang kuat Islamnya, akan menyebabkan
orang Islam lebih terdorong untuk menyadari aspek politik dari ajaran agama mereka.
Berkaitan dengan hal ini Snouck menasehatkan pemerintah Belanda agar memberikan
perhatian yang sangat kepada pendidikan dan pengajaran orang Islam Indonesia, tanpa
menghubungkannya dengan persoalan pengkristenan. Cara ini menurutnya akan “meng-
emansipasi mereka dalam sistem Islam”(Noer, 1984). Dengan begitu Snouck bermaksud
menggalakkan orang Indonesia untuk menerima Belanda dan menumbuhkan pengertian di

antara mereka terhadap orang-orang Belanda.

466



Sasaran mula-mula yang dicanangkan dalam politik asosiasi ini adalah “bangsawan
Jawa”, oleh karena kecanggihan budaya mereka, hubungan mereka dengan pengaruh Barat
dan kerenggangan sikap tradisional mereka terhadap Islam (Benda, 1958). Gagasan
asosiasi pendidikan dipraktikkan pertama kali dengan mengambil pribumi bangsawan
yakni Pangeran Aria Ahmad Djajadiningrat, anak Bupati Serang pada tahun 1890. Dengan
susah payah ia dimasukkan ke sekolah Belanda (Europese Legere School = ELS) dan
Hogere Burger School = HBS) dan namanya di ubah menjadi William van Baten
(Koningsveld, 1989). Setelah itu Pangeran Aria Hoesein Djajadiningrat, (adik P. Aria
Ahmad Dijajadiningrat) dimasukkan dalam proyek asosiasi ini dengan dimasukkan ke
Universitas Leiden. P. Hoesein Djajadiningrat menyelesaikan studinya di Universitas
Leiden dengan gemilang ; ia adalah orang Indonesia pertama yang mendapat gelar doktor
dari Fakultas Sastra dan Filsafat (1913) dengan hasil “cum-laude”(Pijper, 1985).

Keberhasilan Pangeran Hoessein Djajadiningrat mengakhiri kecaman dari masyarakat
Belanda atas rendahnya otak pribumi, sekaligus meniadakan ketidakpercayaan penduduk
pribumi atas kemampuan otaknya sendiri. Akhirnya, gagasan itu dilegalisir oleh
pemerintah Belanda sehingga secara resmi mereka dibiayai oleh pemerintah Hindia
Belanda sampai 1931(Suminto, 1986). Program asosiasi ini dilanjutkan dengan
mengangkat para murid pribumi di bawah pengawasan dan pembiayaan Pemerintah. Para
murid pribumi tersebut antara lain: Tuanku Ibrahim (Aceh), Teungku Pakeh (Aceh),
Teungku Usoh (Keumanyan), Teungku Tayeb (Peureula) dan Teungku Mahmud (Pidie)
yang menjalani pengajaran di Bandung; Raja Mahmud dari Indragiri di Buitenzorg, Raden
Muharram dan Syarif Kasim (Siak) di Betawi (Gobee & Andriaanse, 1990). Untuk
mengurus pendidikan bagi para pemuda pribumi yang ketika itu jumlahnya terus
meningkat (berjumlah-kurang lebih 60 orang) Gubernur Jenderal membentuk panitia di
bawah Penasehat Urusan Pribumi dan Arab.

Melalui program asosiasi ini Belanda berharap agar kalangan bangsawan mampu
menjadi pewaris kebudayaannya, untuk selanjutnya bisa menjadi partner dalam kehidupan
sosial budaya. Meskipun pada mulanya sasaran komunitas untuk kepentingan ini hanya
meliputi elite priyayi, namun —dalam pandangan kolonial- masyarakat Indonesia yang
berakar dalam adat, lama kelamaan akan cukup mampu menyesuaikan diri untuk mengikuti
jalan yang dipetakan oleh pemimpin tradisionalnya (Benda, 1958).

Pendidikan Barat yang disediakan untuk kalangan bansawan pribumi memang sedikit
menunjukkan arah baru tentang “misi suci” Belanda, yakni pada meningkatnya jumlah

orang Indonesia yang berhasil lulus ujian pendidikan Dasar. Pada tahun 1930 jumlah

467



penduduk Indonesia yang 60 jutal, 93% diantaranya buta huruf. Angka ini mulai membaik

pada tahun 1940, yakni anak usia enam sampai delapan tahun, 40% darinya telah

memperoleh ijazah pendidikan dasar (Brugmans, 1987).

Mata pelajaran yang diberikan pada sekolah-sekolah umum yang didirikan Belanda ini
pun lebih banyak terkait dengan kebudayaan Belanda. Lebih banyak waktu yang diberikan
untuk pelajaran llmu Bumi dan Sejarah Belanda ketimbang Ilmu Bumi dan Sejarah
Indonesia. Bahasa Belanda dijadikan persyaratan penting untuk bisa lulus dari ujian dan
selanjutnya untuk mendapatkan pekerjaan sebagai pegawai (Sumardjan, 1991).

Khusus untuk mata pelajaran bagi pendidikan para calon pegawai pemerintah ini
memang Snouck Hurgronje menekankan mata pelajaran berikut, sebagaimana yang
disarankannya kepada Gubernur Jenderal tertanggal 3 September 1903:

1. Pengetahuan tentang Bahasa Melayu yang bersifat sastra, berserta wawasan umum
tentang rumpun bahasa Indonesia dan tentang sarana-sarana yang tersedia bagi studi
tentang bahasa-bahasa yang termasuk dalam rumpun itu.

2. llmu Nusa dan Bangsa Hindia Belanda. Dengan demikian tanpa mendalami seluk
beluk setempat ternyata para calon pengawai tersebut secara kasar mengetahui garis
besar kepulauan geografi, kepulauan Nusantara serta bentuk-bentuk terpenting
susunan negara, masyarakat, suku dan keluarga yang terdapat pada penduduk asli
Hindia Belanda.

3. Ciri-ciri pokok Islam dalam arti pentingnya bagi Hindia Belanda.

4. Perantara-perantara negara Hindia Belanda.

5. Sejarah Hindia Belanda, sebaiknya sebagai pengantar untuk apa yang tersebut
dalam bab 4 (Gobee & Andriaanse, 1990)

Kalaulah sasaran (baca: tujuan) akhir asosiasi adalah untuk mempertahankan
eksistensi kolonial Belanda dengan usaha memenangkan persaingan melawan Islam, maka
dalam praktik apa yang dicanangkan Pemerintah Kolonial ini tidaklah tepat. Sebab
pertama, politik asosiasinya ternyata hanya menyentuh pada lapisan tipis masyarakat
Indonesia, yakni bangsawan. Lebih-lebih, melalui asosiasi ini hanya sedikit sekali pribumi
Islam yang berhasil “di-Belanda-kan” melalui sekolah-sekolah Barat. Dan yang terakhir
ini justru merupakan dinamit bagi sistem kolonial sendiri. Hal ini didasarkan pada
kenyataan bahwa orang-orang yang telah dididik pada sekolah-sekolah Barat kelak akan
menjadi tokoh-tokoh pembaharu Islam sekaligus motor-motor penggerak perjuangan
nasional, yakni pendorong bangkitnya nasionalisme Indonesia. Misalnya Raden Gunawan,

seorang lulusan Sekolah Adminsitrasi Pemerintahan Belanda di Purbalingga (1890)

468



menjadi seorang pemuka Sarekat Islam yang militan; juga H.O.S. Cokroaminoto, setelah
menyelesaikan sekolah administrasinya ia menyadari kesamaan derajat bangsa-bangasa
sehingga mendorong ia bergabung dalam Sarekat Islam. Haji Agus Salim, lulusan HBS di
Jakarta, kelak akan menjadi tokoh pergerakan nasional yang gigih (Niel, 1984).

Kedua, pada seputar tahun 1908 dan seterusnya sekolah-sekolah dasar Eropa yang
semula diperkirakan akan memenangkan persaingan dengan sekolah-sekolah dasar
pribumi, ternyata menunjukkan kemerosotan siswa. Berikut tabel perbandingan jumlah
siswa pada tahun 1908 — 1910 yang dikutip oleh Nagazumi (1989: 35) dari onderzoek
Tahun 1905 halaman 323.

Tabel 1. Perbandingan jumlah siswa
SD pribumi dan eropa

1908 1909 1910
SD Eropa
Negeri 2.668 (288) 2.578 (232) 2.497 (349)
Swasta 376 (63) 351 (111) 247 (57)
SD Pribumi
Negeri 60.440 (3.219) | 73.744 (3.935) 91.684 (5.656)
Swasta 35.138 (4.448) | 36.342 (4.690) 35.406 (4.690)

Ket.: Angka dalam kurung menunjukkan jumlah murid wanita (Nagazumi, 1989)

Ketiga, baik dari kaum nasionalis maupun para santri memberikan reaksi atas politik
asosiasi ini, yang sangat diluar dugaan Kolonial. Taman siswa menolak sistem pendidikan
resmi dan menolak subsidi pemerintah Belanda. Pernyataan sikap Taman Siswa ini
tercermin dalam pasal 6 (dari tujuan asas organisasinya) yakni persyaratan dalam mengajar
menekankan asas kemerdekaan diri dengan jalan keharusan untuk membiayai sendiri
segala usaha (Zelf bedruipings-system) (Surjomihardjo, 1979). Muhammadiyah lebih
akomodatif dengan politik asosiasi ini dengan tidak menolak sifat Barat-nya pendidikan
semata, namun mengutamakan tertanamnya jiwa Islam dan Indonesia. Sehingga organisasi
ini menerapkan sistem pendidikan Barat dan Indonesia. Bahkan pada tahun 1937 organisasi
ini mendirikan MULO (Middelbare Uitge Breid Lager School) pribumi di Yogyakarta.
Perlu dicatat bahwa pada tahun 1939 Muhammadiyah telah memiliki 1744 sekolah,
separuh di antaranya sekolah model Belanda-Eropa (Suminto, 1986). Dari kalangan Islam
pedesaan, reaksi yang diberikan terhadap “proyek”  asosiasi ini adalah dengan
menunjukkan sikap yang non-kooperatif sama sekali. Pada umumnya pesantren-pesantren
di bawah Nahdlatul Ulama sebagai “pengendali” utamanya mengasingkan pendidikan

pesantrennya dari pusat-pusat kekuasaan kolonial. Organisasi ini berdiri pada bulan Januari

469



1926, semula sebagai tandingan atas berdirinya Partai Sarekat Islam (Niel, 1984). Yang
ditolak oleh Pesantren Nahdlatul Ulama ternyata bukan saja pola pendidikan Baratnya
melainkan juga hampir seluruh aspek kehidupan kolonialnya. Mulai cara berpakaian
seperti Belanda, yakni memakai celana dan dasi adalah “pantangan” bagi para santri karena
merupakan pakaian identitas Belanda. Juga makan dari uang gaji pemerintah dihukumi
haram oleh para santri. PAA. Djajadiningrat melukiskan, ketika ia dimarahi lurah
pondoknya dengan perkataan : “Tak akan masuk pelajaran ini ke otakmu, karena perutmu
penuh disumbat dengan nasi yang dibeli dengan uang haram” (Frederick & Soeroto, 1982).
2. Ordonansi Guru

Pada akhir abad ke-19 Belanda mengalami “Haji-phobia” atau “Islamo-phobia”;
berkaitan sering munculnya pemberontakan yang dilakukan oleh dan atas nama Islam, yang
dimotori oleh para haji dan para guru agama Islam. Peristiwa pemberontakan Cilegon,
Banten pda tahun 1888 agaknya membuat goresan yang dalam bagi sejarah kolonial di
Belanda. Menurut Sastrono Kartodirdjo, pemberontakan ini dilakukan oleh para petani di
Cilegon yang dimobilisasi oleh para pemimpin agama yang memiliki otoritas kharismatis
terhadap rakyat (Kartodirjo, 1990). Kegiatan ini disinyalir dimotori oleh para guru tarekat
Qadiriyah yang berafiliasi ke Mekah yang dikomando oleh Haji Abdul Karim, seorang
keturunan Banten (Steenbrink, 1986). Akibat pemberontakan ini banyak guru agama dan
para ulama yang diburu dan diasingkan.

Gerakan para guru agama pesantren dan para guru ajaran Tarekat dianggap oleh
kolonial sebagai ancaman potensial bagi pemerintah. Oleh karenanya mereka harus
diwaspadai dengan ketat. Pada tahun 1904 Snouck Hurgronje mengusulkan agar
pemburuan guru agama maupun pengasingan para guru tersebut dihentikan. Cukuplah
menurut Snouck Hurgronje, para guru agama Islam itu diwaspadai secara seragam dengan
cara adanya izin khusus dari bupati, daftar tentang guru dan murid, serta pengawasan itu
dilakukan oleh suatu panitia. Maka pada tahun 1905 lahirlah suatu peraturan pendidikan
agama Islam yang disebut dengan organisasi guru, dan dinyatakan berlaku untuk Jawa dan
Madura selain Yogyakarta dan Solo (Suminto, 1986). Agar peraturan ini mempunyai
legalitas hukum yang kuat maka perlu diletakkan dalam Staatsblad Negeri Belanda tahun
1905 nomor 550. Kutipan terjemahan pasal demi pasal ordonasi guru ini adalah sebagai
berikut:

Artikel 1

470



(1)Setiap pengajar agama Islam dituntut untuk meminta izin secara tertulis kepada
bupati atau patih yang mempunyai kekuasaan sendiri atau kepala negeri yang
berkuasa di tempat orang yang mengajar itu; dalam surat itu hendaklah disebutkan
mengenai cara atau watak pengajaran yang hendaknya diberikan.

(2)1zin itu hanya diberikan jikalau:

a. Si pemohon mempunyai nama baik atau sifat pengajaran itu tidak bertentangan
dengan peraturan umum atau moral yang baik.

b. Tidak ada keadaan-keadaan khusus yang diberitahukan kepala-kepala
pemerintahan setempat yang bertentangan dengan hal itu.

Artikel 2

(1)Pengajar agama harus mempunyai daftar murid-muridnya sesuai denga model
yang ditetapkan oleh kepala pemerintahan setempat dengan mentaati peraturan-
peraturan mengenai pengisian data itu yang diberikan oleh pemerintahan
setempat.

(2)Penerimaan murid-murid dari tempat-tempat lain dari tempat tinggal guru-guru
agama itu, dapat ditentukan oleh para kepala pemerintahan setempat berdasarkan
penyerahan bukti identitas murid-muridnya.

(3)Daftar murid yang dimaksud dalam ayat 1 di atas di kirimkan oleh pengajar agama
untuk pemeriksaan, kepada kepala distrik yang sama seperti halnya dengan
anggota-anggota komisi lain seperti artikel 3, supaya dengan demikian kepala
pemerintahan setempat itu, bupati atau patih yang mandiri, supaya setiap saat
dapat mengadakan pemeriksaan daftar itu.

Artikel 3
(1)Pengawasan atas pengajaran yang diberikan oleh pangajar-pengajar agama Islam
itu dilaksanakan oleh komisi-komisi di bawah pimpinan dan pangawasan para
bupati, para patih atau jika tidak ada pajabat semacam itu, dilakukan oleh kepala
pemerintahan setempat. Komisi-komisi itu terdiri atas kepala distrik dan dua atau
lebih anggota lain yang diangkat oleh kepala pemerintahan setempat.
(2)Pengajar-pengajar agama itu mempunyai kewajiban kepada anggota-angota
komisi sebagai berikut:
a. Memberikan informasi yang dibutuhkan mengenai data-data pengajaran dan
murid-murid yang mengikuti pelajaran.
b. Setiap saat memperbolehkan anggota komisi itu memasuki bangunan-
bangunan yang diperuntukkan pengajaran atau diperuntukkan bagi tempat
tinggal murid-murid.

Artikel 4
(1)Dihukum dengan denda uang satu sampai dua puluh lima gulden atau dengan
hukuman pidana kurungan ataupun dengan kerja untuk umum tanpa upah
sepanjang delapan hari:

a. Terhadap pemberi pengajaran agama Islam tanpa izin sebagaimana artikel 1;
atau memberikan pengajaran agama Islam dengan cara atau pun materi tidak
sesuai dengan izin yang diberikan.

b. Terhadap kelalaian pengajar agama dalam pengisian atau pemeliharaan daftar
itu sebagaimana artikel 2; juga terhadap penolakan memberikan izin
pemeriksaan mengenai hal itu kepada orang-orang yang berhak memeriksa
atau keteledoran dalam memberikan informasi yang dibutuhkan mengenai

471



pengajaran dan murid-murid; atau keteledoran memberi izin memasuki
bangunan-bangunan tempat tinggal murid-murid.
c. Pengembalian sebagai murid atas pribadi-pribadi yang dilarang menurut
peraturan yang diberikan oleh kepala pemerintahan setempat.
d. Pengambilan sebagai murid yang bertentangan dengan peraturan yang berlaku
atau dengan nama palsu.
(2)Di dalam hal terjadi pengulangan pelanggaran, denda itu dikenakan 100 gulden
atau hukuman kurungan penjara atau kerja umum tanpa upah senilai 30 hari.
(3)1zin yang diberikan kepada pengajar agama itu, dapat dicabut karena pelanggaran
yang diulang atau kelakuan yang dipandang membahayakan menurut penilaian
Bupati, Patih atau kepala pemerintahan setempat.
(4)Kecuali itu, pencabutan izin sewaktu-waktu bisa dilakukan oleh kepala
pemerintahan setempat

Artikel 5
Pibadi-pribadi yang mulai berlakunya ordonansi pengajar agama Islam ini, sudah
memberikan pengajaran agama Islam dapat memberikan pelajarannya dapat diambil
peraturan dalam tiga bulan sesudah penetapan itu, ia memasukkan surat izin; sesudah
itu ia tunduk pada peraturan ini.

Artikel 6
Ordonansi ini hanya berlaku untuk Jawa-Madura kecuali vorstenlander (tanah-tanah
yang berpemerintahan sendiri, yakni Kasunanan Surakarta dan Kasultanan
Yogyakarta). Dan supaya setiap orang berdalih untuk tidak tahu, maka dimasukkan
peraturan ini dalam Staatsblad van Indonesia dan China (Pustaka, 1932).

Ordonansi ini barangkali mudah dilakukan oleh suatu sekolah yang mempunyai
organisasi baik, tetapi tidak demikian halnya dengan guru-guru agama Islam itu, karena
memang tidak menyelenggarakan administrasi yang baik dalam  mengatur
penyelenggaraan pengajaran. Lembaga pendidikan seperti pesantren tidak mengadakan
administrasi seperti ini, tidak mencatat nama dari seluruh santri mereka atau pun staf
pengajar mereka banyak diantara para guru itu tidak dapat membaca dan menulis huruf
latin, umumnya juga tidak ada yang mempunyai mesin tulis untuk menyusun lembaran-
lembaran daftar yang diperlukan untuk diberikan kepada para pejabat pemerintah yang
bersangkutan (Noer, 1984, p. 194). Sehingga peraturan ini dirasakan oleh para guru
pesantren maupun oleh para guru pengajaran agama Islam tradisional yang lain sebagai
peraturan yang sangat menekan.

Praktik ordonansi guru ini sering dipakai sebagai dalih oleh beberapa pejabat
pemerintahan untuk menghambat kegiatan guru agama Islam ini. Namun begitu hampir di
seluruh Jawa tidak ada reaksi protes yang timbul di dalam kalangan orang-orang Islam.

Ketidaktahuan guru-guru agama dan tidak adanya kesadaran untuk mengorganisasi diri,

472



menjadikan  lemahnya gerakan dalam memberikan reaksi. Organisasi yang mulai
melakukan reaksi atas ordonansi guru 1905 ini adalah Serekat Islam. Walaupun secara
terang-terangan tidak menuntut penghapusan ordonansi guru, namun pada tahun 1917 telah
menuntut pemerintah agar mencabut semua peraturan yang menghambat penyebaran
agama Islam. Baru dalam konggres Al-Islam 1922 mereka menyarakan bahwa ordonansi
guru 1905 menghambat kegiatan guru agama Islam dan oleh karenanya secapat mungkin
harus dicabut (Noer, 1984, p. 195).

Para pejabat pemerintah juga sering memanfaatkan ordonansi guru ini untuk menekan
guru agama Islam bahkan mengusir mereka dengan alasan demi ketertiban dan keamanan.
Misalnya ketika terjadi persaingan Islam-Kristen di Tanah Batak. Ketika itu penasehat
urusan luar Jawa Lulofs, menyarankan bahwa terhadap progaganda Islam “yang pada
dasarnya jelas musuh kita”, sikap pemerintah harus lebih keras (Suminto, 1986, p. 191).
Sikap ini jelas memberi kelonggaran pada para pengajar agama Kristen dan menekan
(membatasi) para guru agama Islam.

Ordonansi guru 1905 yang mewajibkan guru-guru agama Islam minta izin serta
mengisi laporan periodik kepada bupati atau kepala pemerintahan setempat dinilai kurang
efisien; karena ternyata laporan yang disampaikan kurang meyakinkan. Disamping
menurut pandangan pemerintah Hindia Belanda, situasi politik sudah tidak menghendaki
pemburuan guru-guru agama. Maka pada tahun 1925 dikeluarkanlah ordonansi guru baru
sebagai pengganti ordonansi lama (1905) yang sedikit lebih “lunak™.

Menurut peraturan baru ini izin bupati tidak diperlukan lagi bagi pengajaran agama
Islam. Para guru agama cukuplah memberikan pemberitahuan kepada pejabat
bersangkutan tentang maksud mereka mengajar. Pemberitahuan ini harus disampaikan
dalam formulir khususnya ditentukan oleh kepala pemerintahan setempat. Guru-guru itu
harus membuat daftar murid-murid serta berbagai macam mengenai kurikulum. Dan
segalanya harus disusun dan disampaikan dalam bentuk tertentu sesuai keputusan
pemerintah setempat.

Jika diperbandingkan, maka perbedaan yang nyata antara ordonansi guru 1905 dengan
ordonansi guru yang diperbaharui (dengan staatsblad 1925 nomor 219) adalah sebagai
barikut:

a. Permintaan izin dari pemerintah yang dahulu diwajibkan, sekarang cukup dengan

surat pemberitahuan saja, jikalau seseorang akan memberikan pengajaran agama
(artikel 1).

473



b. Kewajiban mengisi daftar murid sedikit diringankan bahkan beberapa golongan
guru agama dibebaskan dari kewajiban itu dari pemerintah setempat (artikel 2 : 2).

c. Murid yang datang dari luar daerah guru tersebut, pada ordonansi lama harus
memberikan identitas diri (artikel 2: 2), pada ordonansi baru tidak berlaku
demikian.

d. Pembatasan guru agama pada ordonansi baru lebih dipertegas yakni mereka yang
memberi pelajaran agama di sekolah agama secara teratur atau guru pesantren dan
guru-guru kitab. Sedangkan bagi para muballigh yang menyampaikan ajaran Islam
melalui pidato maupun pembacaan, tidak termasuk dalam kriteria guru agama.

Peraturan ini mulai berlaku pada 1 Juni 1925, di tanah Jawa Madura. Semenjak 1
Januari 1927 ordonansi baru ini berlaku pula untuk daerah Aceh dan daerah taklukannya,
Sumatra Timur, Riau dan daerah taklukannya, Palembang, Tapanuli, Manado dan afdeling
Lombok Karesidenan Bali, dan Lombok, dan pada tahun 1930-an berlaku pula untuk
Bengkulu (Noer, 1984, p. 195).

Reaksi atas ordonansi baru itu muncul, baik yang berskala nasional maupun lokal.
Konggras Al-Islam pada tanggal 1 — 5 Desember 1926 menolak cara pengawasan itu dan
menganggap pemberitahuan secara periodik tentang kurikulum, guru-guru agama dan
murid-murid sebagai beban, terutama karena madrasah dan juga lembaga pendidikan Islam
yang lain tidak mempunyai biaya untuk menyelenggarakan administrasi sekolah dengan
baik. Suatu contoh tentang kesukaran memenuhi tuntutan peraturan ini ialah kenyataan
bahwa formulir yang bersangkutan ditulis dalam bahasa Belanda, padahal boleh dikatakan
hampir semua guru agama itu hanya dapat memakai bahasa sendiri, paling-paling Bahasa
Arab. Organisasi Muhammadiyah, dalam Konggres ke-17 pada tanggal 12 — 20 Februari
1928 menuntut agar ordonansi guru ini ditarik kembali (Alfian, 1969, p. 430).

Di Minangkabau reaksi atas ordonansi ini pun muncul. Haji Abdul Karim Amrullah
(Haji Rasul) dan Syekh Muhammad Djamil Djambek menolak secara tegas berlakunya
ordonansi guru 1925 ini. Kemudian diadakan rapat di Bukit Tinggi tanggal 19 Agustus
1928, dihadiri oleh lebih kurang 800 orang ulama dan wakil-wakil dari 115 organisasi.
Pada umumnya para pembicara dalam rapat itu mengemukakan penolakan disertai kata-
kata keras terhadap pemberlakuan ordonansi itu. S. Sutan Mangkuto, salah seorang
pembicara menekankan agar berani menyampaikan ajaran Allah walau hanya satu ayat,
dengan mengutip hadis ballighu ‘anni walau aayatan. Abdul Madjid, pembicara lainnya
mengidentikkan peraturan itu dengan ‘“khamar” yang lebih besar madlarat-nya daripada

manfaatnya. Haji Abdul Karim Amrullah juga tampil sebagai pembicara yang

474



menghanyutkan hati pendengarnya. la mengutip firman Allah; untuk berpegang teguh
kepada ajaran agama Allah dan jangan berpecah belah dalam menghadapi musuh kolonial
(Q.S. 3 : 103). Akhirnya rapat memutuskan untuk menyusun sebuah mosi menyatakan
bahwa ordonansi guru merupakan penghambat bagi orang Islam untuk melaksanakan
kewajiban agama mereka. Mosi juga menekankan bahwa adalah merupakan kewajiban
bagi orang Islam untuk memberikan pelajaran agama (Noer, 1984, p. 196).

Reaksi terhadap ordonansi guru agaknya bukan hanya dilancarkan oleh pihak pribumi
tetapi juga oleh fihak Belanda sendiri. Kritik dari VVan der Plas, selaku Penasehat Urusan
Pribumi dan Arab pada tahun 1934, menyatakan bahwa untuk mengawasi dan mengontrol
pendidikan agama Islam dengan cara adanya daftar guru yang dipaksakan tersebut, tidak
ada gunanya, ia menunjuk, belum pernah seorang pun perampok atau propagandis
berbahaya yang berhasil ditangkap lewat daftar guru dalam ordonansi ini. Sehingga ia
mengusulkan, demi penyederhanaan dan efisiensi hendaknya ordonansi dihapuskan
(Suminto, 1986, p. 57).

Akhirnya berkaitan dengan defisit moneter pemerintah Hindia Belanda, serta situasi
politik yang mengkhawatirkan (akibat gerakan para guru agama dan para guru tarekat),
oleh pemerintah Hindia Belanda dianggap sudah tidak nampak lagi, maka lambat laun
ordonansi ini menghilang dari peredaran.

3. Ordonansi Sekolah Liar

Sebagaimana diketahui pada tahun 1930-an pemerintah kolonial dilanda krisis
ekonomi. Sebagai akibatnya Pemerintah Hindia Belanda harus melakukan penghematan
dan terpaksa menekan anggaran untuk Departemen Pengajaran. Sehingga dari tahun 1930
sampai tahun 1937 sudah dikurangi sampai 53% (Natsir, 1973, p. 114). Sementara itu
tuntutan akan dibutuhkan di kalangan pribumi kian meningkat. Sebagai akibatnya sekolah-
sekolah partikelir bermunculan. Sebuah keputusan yang antagonis memang, ketika di satu
pihak tuntutan kebutuhan pendidikan sangat tinggi di pihak lain pemerintah Hindia
Belanda membatasi berdirinya sekolah-sekolah swasta dengan sebuah pengawasan yang
ketat. Setiap orang yang hendak mendirikan lembaga pendidikan harus memberitahukan
maksudnya secara tertulis kepada kepala pemerintahan setempat dengan jalan
menyebutkan cara pengajaran dan tempat pengajarannya (Suminto, 1986, p. 56).

Batasan-batasan yang diberikan kepada sekolah-sekolah partikelir ini bertujuan untuk
mengontrol pertumbuhan “sekolah liar” non-pemerintah yang mencapai puncaknya pada

tahun 1932. Melalui instruksi sekretaris negara atas saran Dewan Penasehat Hindia untuk

475



urusan penjajahan maka dikeluarkankah Toezicht-ordonantie particulier onderwijs
tanggal 17 September 1932 yang dinyatakan berlaku mulai 1 Oktober 1932.

Menurut ketentuan ordonansi ini tetap mereka ingin memberikan pelajaran di sekolah-
sekolah yang tidak sepenuhnya atau pun sebagian dibiayai oleh dana pemerintah, harus
mempunyai izin dari pemerintah sebelum memulai pekerjaan tersebut (Stataatsblad artikel
1). Izin ini harus memenuhi syarat antara lain bahwa yang memintanya hendaknya
dipercaya oleh pemerintah, bahwa ia tidak akan melanggar “ketertiban dan keamanan” dan
ia lulusan sekolah pemerintah atau sekolah swasta yang bersubsidi (artikel 4).

Korban secara langsung dari peraturan ini bukan saja sekolah-sekolah Islam model
Barat, seperti sekolah-sekolah muhammadiyah, tetapi yang lebih tertekan dari ordonansi
ini adalah sekolah Taman Siswa, karena seluruh Perguruan Taman Siswa menolak subsidi
Belanda (Benda, 1958, p. 102). Ki Hajar Dewantara selaku pimpinan umum Taman Siswa
mengirimkan kawat kepada Gubernur Jenderal, menentang ordonansi tersebut . Sedangkan
Muhammadiyah mula-mula menunjukkan sikap ragu-ragu terhadap ordonansi ini,
mungkin karena sebagian sekolahnya mendapatkan subsidi dari pemerintah Hindia
Belanda. Namun dalam Konfrensi daruratnya di Yogyakarta, tanggal 18 — 19 Nopember
1932, akhirnya organisasi inipun untuk sementara menolak ordonansi sekolah liar, karena
konfrensi itu juga menyatakan, sikap terakhir ditentukan oleh kongres berikutnya (Noer,
1984, p. 220).

Reaksi lain pun bermunculan, Partai Sarikat Islam mengeluarkan manifesto yang
disebarluaskan di kalangan rakyat agar menjadi pedoman pembicaraan dalam pertemuan-
pertemuan. Isi manifesto itu antara lain:

“Ordonansi ini tentu semata-mata akan menghalangi fihak rakyat dalam pemeliharaan
kecerdasan rakyat pada umumnya, yang semata-mata akan merusak atau sedikit-
sedikitnya akan menghalangi inisiatif dari rakyat, untuk memelihara sesuatu yang
dilalaikan atau sekurang-kurangnya, belum dilaksanakan sebagaimana mestinya oleh
pemerintah untuk berdaya upaya sendiri, supaya rakyat Indonesia selama-lamanya
tetap tinggal dalam kebodohan” (Suminto, 1986, p. 200).

Persatuan Muslimin Indonesia (Permi) dalam konferensinya tanggal 2627 Desember

1932 menyatakan bahwa ordonansi ini melanggar dasar-dasar Islam dan dasar-dasar
umum, serta juga merupakan pukulan, terhadap sekolah-sekolah Thawalib, sedangkan
kebebasan bangasa Indonesia untuk mengatur dan membangun pendidikannya sangatlah
terhambat karenanya. Oleh karena itu sekolah-sekolah Diniyah membuat resolusi yang
menentang ordonansi ini (Noer, 1984, p. 202).

Organisasi—organisasi Islam maupun kebangsaan bahu-membahu dalam usaha

menentang dan menggagalkan ordonansi ini. PSIl, PERMI dan Muhammadiyah

476



berbarengan dengan Taman Siswa, Budi Utomo, PNI, Partindo dan Istri Sedar melancarkan
aksi protes keras terhadap ordonansi sekolah liar (Suminto, 1986, p. 63).

Ini adalah suatu kenyataan yang di luar perkiraan pemerintah Hindia Belanda.
Sehingga memaksa pemerintah meninjau kembali ordonansi tersebut.Akhirnya pada
tanggal 13 Februari 1933 ditariklah ordonansi tahun 1932 dengan keputusan baru,
staatsblad 1932 nomor 66 yang isinya menegaskan bahwa orang-orang Indonesia yang
berminat menyelenggarakan pendidikan wajib memberitahukan secara tertulis maksudnya
itu kepada kepala Pemerintahan setempat dan tidak perlu minta izin. Dan pada tanggal 17
Oktober 1933 penarikan ini dipertegas dengan staatsblad 1933 nomor 373, yang
meniadakan syarat ijjazah bagi para pengajar. Sejak itu istilah “sekolah liar” tidak dipakai

lagi dan diganti dengan “sekolah swasta tak bersubsidi”.

D. KESIMPULAN

Dari uraian mengenai tiga kebijakan politik kolonial Belanda terhadap pendidikan
Islam Indonesia di atas, dapat disimpulkan bahwa akar historis dari dikotomi kurikulum
pendidikan umum versus agama di Indonesia adalah akibat penerapan tiga kebijakan
politik pendidikan kolonial Belanda terhadap Islam Indonesia, yang sejatinya merupakan
propaganda politik kolonial belanda terhadap pendidikan Islam Indonesia. Tiga kebijakan
politik tersebut yakni: Asosiasi Pendidikan, Ordonansi Guru, dan Ordonansi Sekolah Liar.
Secara garis besar kurikulum yang diadopsi dari pemerintah Hindia Belanda akan mewujud
menjadi kurikulum pendidikan umum, sedangkan hal yang genuine dari praktik pendidikan
Islam akan dianggap sebagai kurikulum pendidikan agama. Dalam perkembangan
kekinian, walaupun sudah mulai dilakukan usaha untuk mematahkan 'mitos’ dikotomi
tersebut, namun dalam implementasi kurikulum di sekolah masih didapati pemisahan

kurikulum umum versus agama.

DAFTAR PUSTAKA

Afandi, A. N., Swastika, A. ., & Evendi, E. Y. (2020). Pendidikan Pada Masa Pemerintah
Kolonial Di Hindia Belanda Tahun 1900-1930. Jurnal Artefak, 7(1): 21.
https://doi.org/10.25157/ja.v7i1.3038

Alfian. (1969). Islamic Modernism In Indonesian Politics : The Muhammadiyah Movement
During The Dutch Colonial Period 1912 — 1942. University of Winconshim.

Asyari, A., & Makruf, R. B. (2014). DIKOTOMI PENDIDIKAN ISLAM: Akar Historis
dan Dikotomisasi IImu. EI-HIKMAH, 8(2), 1-17.

Basyit, A. (2019). Dikotomi dan Dualisme Pendidikan di Indonesia. Jurnal Tahdzibi:
Manajemen Pendidikan Islam, 4(1): 15-27. https://doi.org/10.24853/tahdzibi.4.1.15-

477



28

Benda, H. J. (1958). The Crescent and The Rising Sun:Indonesian Islam Under The
Japanese Occupation 1942-1945. Van Hoeve.

Bisryi, H. (2009). Mengakhiri Dikotomi IImu Dalam Dunia Pendidikan. Edukasia
Islamika, 7(2): 181-194.

Brugmans, 1. J. (1987). Politik Etis dan Revolusi Kemerdekaan. Yayasan Obor Indonesia.

Burhanudin, Jajat. (2013). Ulama dan Kekuasaan, Pergumulan Elit Muslim dalam Sejarah
Indonesia. Mizan.

Effendi. (2012). Politik Kolonial Belanda terhadap Islam di Indonesia Dalam Perspektif
Sejarah. Urnal TAPIs, 8(1): 92-112.

Frederick, W. H., & Soeroto. (1982). Pemahaman Sejarah Indonesia Sebelum dan Sesudah
Revolusi. LP3ES.

Gobee, E., & Andriaanse, C. (1990). Nasehat-Nasehat Snouck Hurgronje Semasa
Kepegawaiannya Kepada Pemerintah Hindia Belanda 1889-1936 (Jilid 1). INIS.

Jumrah. (2012). Problematika Dikotomi Kurikulum Mata Pelajaran Umum dan Mata
Pelajaran Agama Di Madrasah Aliyah Negeri Palopo. In Program Pascasarjana UIN
Alauddin Makassar (Vol. 66). UIN Aalauddin Makassar.

Kartodirjo, S. (1990). Sejarah Lokal Di Indonesia. Gajah Mada Press.
Koningsveld, V. (1989). Snouck Hurgronje dan Islam. Graffiti.

Kurniyat, E. (2018). Memahami Dikotomi Dan Dualisme Pendidikan Di Indonesia.
Rausyan Fikr : Jurnal Pemikiran Dan Pencerahan, 14(1):
https://doi.org/10.31000/rf.v14i1.669

Maftuh. (2009). KEBIJAKAN POLITIK PENDIDIKAN HINDIA BELANDA DAN
IMPLIKASINYA BAGI PENDIDIKAN ISLAM (1900-1942). UIN Sunan Kalijaga
Yogyakarta.

Nagazumi, A. (1989). Bangkitnya Nasionalisme Indonesia. Graffiti.

Nasution, S. (2011). Strategi Pendidikan Belanda Pada Masa Kolonial di Indonesia. Ihya
Al-Arabiyah: Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Arab, 2(2): 254-258.
http://jurnal.uinsu.ac.id/index.php/ihya/article/view/431/333

Natsir, M. (1973). Capita Selekta. Bulan Bintang.

Niel, R. Van. (1984). Munculnya Elit Moderen Indonesia. Pustaka Jaya.
Nijhoff, M. (1927). Encyclopedie Van Nederlandsch - Indie.

Noer, D. (1984). Gerakan Moderen Islam di Indonesia. Pustaka Jaya.

Pijper, G. F. (1985). Beberapa Studi Tentang Sejarah Islam di Indonesia 1900-1950. Ul
Pres.

Prayudi, G., & Salindri, D. (2015). Pendidikan Pada Masa Pemerintahan Kolonial Belanda
Di Surabaya Tahun 1901-1942 (Education on Dutch Government in Surabaya At
1901-1942). Publika Budaya, 3(1): 20-34.
https://core.ac.uk/download/pdf/290559825.pdf

Rachman, A. (2013). MEMBANGUN PENDIDIKAN ISLAM NON DIKOTOMIS :
PELUANG DAN TANTANGAN. Fikrah: Journal Of Islamic Education, 6(2): 1-18.

478



Ricklefs, M.C. (2013). Mengislamkan Jawa. PT. Serambi IImu Semesta.

Steenbrink, K. A. (1986). Beberapa Aspek Tentang Islan di Indonesia Abad ke- 19. Bulan
Bintang.

Sumardjan, S. (1991). Perubahan Sosial di Yogyakarta. Gama University Pres.
Suminto, H. A. (1986). Politik Islam Hindia Belanda. LP3ES.
Surjomihardjo, A. (1979). Empat Puluh Delapan Tahun Taman Siswa. Yayasan Iduyu.

Dokumen:

Staatsblad Tahun 1905 nomor 550
Staatsblad Tahun 1925 nomor 219

479



480



