Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-1SSN: 2614-4018
DOI: 10.30868/ei.v11i01.2796 E-ISSN: 2614-8846

TRANSFORMASI PENDIDIKAN KARAKTER DI MADRASAH PADA ERA
SOCIETY 5.0

Rhindra Puspitasari, Dasim Budimansyah, Sapriya, Rahmat

Universitas Pendidikan Indonesia
rhindra.puspitasari@upi.edu
budimansyah@upi.edu
sapriya@upi.edu
rahmat@upi.edu

ABSTRACT

This research is classified as library research research. There are four reasons behind
the research on the construction of character education in Madrasah Ibtidaiyah in this
distribution era, it is urgent to do this, first, the current character education should be
able to reduce cases of moral decadence of the nation's children, but in fact the number
of cases of moral decadence is increasing. Second, we need an ideal character education
construction to be used as a model for character education development. Third,
Madrasah Ibtidaiyah is one of the formal educational institutions which is ideal as an
example of character education development. Fourth, there is no similar research on the
construction of character education in Madrasah Ibtidaiyah during the distribution era.
The results of this study indicate that the character education model in madrasah
ibtidaiyah has a distinction or uniqueness that other similar formal educational
institutions do not have. This conclusion recommends that the character education model
in madrasah be reconstructed more massively so that it can be used as a reference in the
development of character education models in other similar institutions.

Keywords: Transformation, Character Education, Society 5.0 Era.

ABSTRAK

Pustaka library research merupakan jenis penelitian pada penelitian ini. Ada beberapa
alasan penulis untuk meneliti tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah
Ibtidaiyah pada masa distrubsi ini urgen untuk dilakukan, pertama, seharusnya
pendidikan karakter yang berlangsung saat ini mampu menurunkan kasus dekandensi
moral anak bangsa, namun kenyataannya angka kasus dekandensi moral semakin
meningkat. Kedua, diperlukan sebuah konstruksi pendidikan karakter yang ideal untuk
bisa dijadikan sebagai model pengembangan pendidikan karakter. Ketiga, Madrasah
Ibtidaiyah merupakan salah satu lembaga pendidikan formal yang cukup ideal dijadikan
sebagai contoh pengembangan pendidikan karakter. Keempat, belum adanya penelitian
sejenis tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era distrubsi.
Hasil Penelitian ini menunjukkan bahwa model pendidikan karakter di madrasah
ibtidaiyah memiliki distingsi atau kekhasan yang tidak dimiliki lembaga pendidikan
formal sejenis lainnya. Sebagai rekomendasi, penelitian ini mendorong model pendidikan
karakter di madrasah untuk senantiasa direkonstruksi secara lebih massif sehingga bisa
dijadikan rujukan dalam pengembangan model pendidikan karakter di lembaga lain yang
sejenis.

Kata Kunci: Transformasi; Pendidikan Karakter; Era Society 5.0.

1133


mailto:rhindra.puspitasari@upi.edu
mailto:budimansyah@upi.edu
mailto:sapriya@upi.edu
mailto:rahmat@upi.edu

A. PENDAHULUAN

Dekandensi moral anak bangsa, saat ini sudah sangat kompleks (Husnha Nashihin,
2017) dengan berbagai indikasi yang terjadi pada semua jenjang usia. Realitas ini justru
diperparah dengan maraknya dekandensi moral yang juga menjangkiti dunia pendidikan yang
seharusnya berfungsi sebagai garda terdepan (Prayoga et al., 2019) dalam mengatasi
permasalahan tersebut. Realitas ini selanjutnya mendorong realisasi pendidikan karakter pada
dunia pendidikan, termasuk di madarasah, urgen dilakukan. Sampai saat ini, ada banyak
program terkait pendidikan karakter (Fadli, 2021) yang sudah dilakukan oleh pemerintah
melalui kementerian-kementerian terkait. Namun sayangnya, pengembangan model
pendidikan karakter pada dunia pendidikan yang sudah dilakukan tersebut belum menemukan
model ideal, sehingga indikasi ketercapaian berupa penurunan angka dekandensi moral belum
dapat tercapai.

Perlu disadari bahwa tantangan dunia pendidikan saat ini sudah masuk pada era
distrubsi (H Nashihin & Saifuddin, 2017). Era ini merupakan momentum besar yang menjadi
tolak ukur keberhasilan pendidikan karakter yang dijalankan. Pada era distrubsi, tantangan
dekandensi moral yang dihadapi oleh dunia pendidikan tidak hanya terbatas pada sesuatu
yang konkrit saja, namun tantangan yang dihadapi lebih banyak berupa sesuatu yang tidak
secara langsung merusak moral, namun sejatinya merusak jika terjadi penyalahgunaan,
seperti penggunaan internet yang semakin masif saat ini. Era distrubsi juga sering dimaknai
sebagai rayap. Istilah ini cukup logis, sehingga era distrupsi merupakan era yang didalamnya
berisi banyak tantangan yang samar, seperti halnya rayap yang tidak terlihat saat
menggerogoti sebuah batang pohon sampai pohon tersebut tumbang.

Kasus dekandensi moral pada kalangan pejabat diwakili oleh kasus korupsi di
berbagai bidang. Pejabat sebagai suritauladan bangsa seharusnya mampu menjadi contoh
baik, sehingga kasus dekandensi yang terjadi pada kalangan para pejabat akan sangat
mempengaruhi tingkat dekandensi moral anak bangsa lainnya, terutama di kalangan pelajar.
Berdasarkan data Data Balai Pemasyarakatan (Bapas) Kelas Il A Yogyakarta (Bapas Kelas 11
A Yogyakarta), pada tahun 2018 angka kasus kriminalitas remaja mencapai 128 kasus. Angka
ini termasuk tinggi dikarenakan pada tahun 2017, angka kriminalitas remaja mencapai 125
kasus. Jika dilihat dari sisi penyalahgunaan narkoba, pada tahun 2018 remaja korban narkoba
mencapai 1,1 juta orang atau seitar 3,9% dari total jumalh korban. Lebih mirisnya lagi,
Berdasarkan data Pusat Pengendalian Gangguan Sosial DKI Jakarta, pada usia pelajar baik
tingkat SD, SMP, maupun SMA, jumlah remaja yang terlibat tawuran mencapai 0,08% atau
sekitar 1.318 siswa dari total 1.647.837 siswa yang terdapat di DKI Jakarta.

1134



Dalam buku yang berjudul "Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional” yang
memaparkan beberapa fakta kegagalan yang tertuang secara detail dan mengejutkan karena
berdasarkan survei PERC dan UNDP bahwa Indonesia menepati peringkat ke 111 dari 175 di
tahun 2015.

Berdasarkan realitas data diatas, maka muncul sebuah pertanyaan, dimanakah posisi
pendidikan karakter yang saat ini sudah dan sedang dikembangkan oleh pemerintah (Maliki
& Erwinsyah, 2020). Bagaimanakah seharusnya pengembangan pendidikan karakter di
Indonesia dilakukan jika insan pelajar maupun dewasa yang seharusnya mampu bersikap arif
dan bijaksana, namun masih belum mampu bersikap arif dan bijaksana di tengah masyarakat.
Secara ideal, seharusnya pendidikan karakter yang dicanangkan mampu mengubah perilaku
masyarakat menjadi berkah bagi semua orang. Said Hamid Hasan menekankan bahwa semua
sistem interaksi dan berpikir antar manusia diatur oleh sistem norma dan keyakinan yang
dihasilkan.

Kompleksitas permasalahan tersebut diatas, semakin mendorong upaya
pengembangan pendidikan karakter menuju model yang ideal urgen untuk dilakukan.
Lembaga pendidikan formal sebagai salah satu pelaksana dari pendidikan karakter
memerlukan sebuah inovasi (Fitriani, 2019) berbasis pada pengembangan lembaga lain,
sehingga bisa saling melengkapi kelemahan yang dimiliki, terutama dalam permalasahan
komposisi kurikulum pendidikan yang disuguhkan. Saat ini diperlukan sebuah model
pendidikan karakter yang dirasa cukup ideal sebagai referensi pelaksanaan pendidikan
karakter pada lembaga pendidikan formal.

Pelaksanaan pendidikan karakter yang dilaksanakan sampai saat ini juga menuai kritik
dari Kementerian Agama. Berdasarkan pemaparan Dirjen Kelembagaan Agama Islam
Departemen Agama RI, evaluasi pendidikan karakter yang dijadikan sebagai tolak ukur
keberhasilan pendidikan karakter masih sangat verbalistis belaka. Artinya penekanan
evaluasi pendidikan karakter yang dilakukan belum mengekomodir aspek afektif secara
serius, padahal pendidikan karakter pada hakikatnya merupakan pemdidikan aspek afektif
(Husna Nashihin, 2018b). Peraturan Pemerintah Nomor 19 2005 Pasal 64 Ayat 3
menyebutkan bahwa penilaian hasil belajar kelompok mata pelajaran kewarganegaraan dan
kepribadian dilakukan melalui observasi terhadap perubahan perilaku dan sikap peserta didik.

Madrasah Ibtidaiyah, sebagai salah satu lembaga pendidikan formal memiliki
komposisi kurikulum yang ideal dalam mengembangkan pendidikan karakter. Pendidikan
karakter yang dilaksanakan di Madrasah Ibtidaiyah memiliki keseimbangan antara karakter
yang dibutuhkan dalam menggapai kehidupan di dunia, begitu pula kehidupan di ahirat

1135



(Maya & Lesmana, 2018). Artinya kurikulum yang diterapkan, mampu mengakomodir
orientasi tujuan pendidikan yang bersifat diniyah maupun duniawiyah. Selain itu, sistem
budaya yang dikembangkan oleh Madrasah Ibtidaiyah memiliki kekhasan yang sangat
bernilai dalam mengembangkan karakter para siswanya. Sistem budaya yang dibangun di
Madrasah Ibtidaiyah merupakan sebuah wadah yang bisa menjadi tempat pendidikan
karakter. Hal ini selaras dengan teori sistem kebudayaan yang oleh Immanuel Kant
diterjemahkan sebagai tempat semacam sekolah yang menjadi lokasi seseorang dalam belajar.

Madrasah Ibtidaiyah sebagai jenjang pendidikan dasar, merupakan jenjang pendidikan
yang penting sebagai fondasi pendidikan berikutnya. Untuk itu, proses pendidikan karakter
yang berlangsung pada jenjang ini menjadi sangat penting (Iswanto, 2013) juga untuk diteliti
dan dikembangkan. Bisa dipastikan, jika pada jenjang pendidikan dasar, karakter belum
tertanam secara baik, maka pada jenjang berikutnya juga akan mengalami kendala yang
berarti. Freud (Prayoga et al., 2019) menegaskan bahwa kegagalan proses pendidikan pada
jejang sebelumnya, akan sangat mempengaruhi kesuksesan proses pendidikan pada tahap
selanjutnya.

Berdasarkan pemaparan di atas, ada empat alasan yang melatarbelakangi penelitian
tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era distrubsi ini urgen
untuk dilakukan, pertama, seharusnya pendidikan karakter yang berlangsung saat ini mampu
menurunkan kasus dekandensi moral anak bangsa, namun kenyataannya angka kasus
dekandensi moral semakin meningkat. Kedua, diperlukan sebuah konstruksi pendidikan
karakter yang ideal untuk bisa dijadikan sebagai model pengembangan pendidikan karakter.
Ketiga, Madrasah Ibtidaiyah merupakan salah satu lembaga pendidikan formal yang cukup
ideal dijadikan sebagai contoh pengembangan pendidikan karakter. Keempat, belum adanya
penelitian sejenis tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era
distrubsi.

Pada ahirnya, peneliti menyimpulkan bahwa Penelitian tentang konstruksi pendidikan
karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era distrubsi sangat penting untuk diteliti, sehingga
hasil penelitianya dapat dijadikan sebagai contoh pengembangan pendidikan karakter di
lembaga pendidikan lain yang sejenis. Berdasarkan pada latar belakang masalah diatas, maka
ada tiga fokus penelitian yang akan dikaji secara lebih mendalam dalam penelitian ini,
pertama, hakikat pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah. Kedua, implementasi
pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah. Ketiga, nilai-nilai pendidikan karakter di

madrasah ibtidaiyah.

1136



B. TINJAUAN PUSTAKA
a. Terminologi Karakter

Ada pernyataan bahwa karakter merupakan kepribadian yang dilihat pada tolak etis,
contoh kejujuran yang dimiliki oleh seseorang, pada umumnya memiliki hubungan dengan
sifat yang relatif. "Character is The aggregate of features and traits form the individual nature
of some persons or things" merupakaan perkataan menurut The Random House dictionary of
English Language yang mempunyai arti bahwa seluruh sifat yang khusus pada manusia yang
membentuk kumpulan individu atau barang.

Karakter dapat ditinjau dari dua sisi, yaitu pertama sebagai suatu kumpulan keadaan
yang ada sebelumnya, yang kurnga lebih terpaksa ada pada diri kita. Demikian karakter
tersebut sebagai tahap yang diinginkam (willed). Adapun sebuah upaya dalam rangka
mendidik anak agar bisa diambil keputusan bijak dan mengamalkannya sehari-hari, sehingga

mereka bisa berkontribusi pada lingkungannya, begitu kata Ratna Megawati.

b. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter

Nilai nilai edukasi karakter adalah faktor-faktor yang ditanamkan berdasarkan
pendidikan karakter, seperti contoh nilai-nilai karakter menurut standar yang ditetapkan oleh
Kemendiknas: "1. Religius, 2. Jujur 3. Toleransi 4. Disiplin 5. Kerja keras 6. Kreatif 7.
Mandiri 8. Demokratis 9. Rasa ingin tahu 10. Spirit kebangsaan 11. Cinta tanah air 12.
Penghargaan prestasi 13. Bersahabat. 14. Cinta perdamaian 15. Rajin Membaca 16. Peduli
terhadap lingkungan 17. Peduli sosial 18. Bertanggung jawab

C. METODE
Model observasi ini adalah observasi pustaka, karena seluruh yang dikaji merupakan
berdasarkan dari pustaka. Agar terkumpulnya seluruh data dalam observasi ini yaitu
dilakukan beberapa macam upaya yakni searching data catatan, book, journal dan majalah.
Pada uraian data kualitatif model observasi yang digunakan adalah untuk mengkaji sekaligus
menjadi mindmap pada observasi ini adalah model uraian konteks yaitu upaya dalam
pengumpulan dan merangkai data, setelah itu diupayakan dengan tinjaun atau penjabaran

terhadap data-data tersebut.

1137



D. HASIL PEMBAHASAN

a. Hakikat Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Guna mencari hakikat pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah, terlebih dahulu
harus diketahui pengertian pendidikan dan karakter. Secara harfiah, dalam historis pendidikan
Islam di Indonesia, madrasah memang bukan produk asli Indonesia, Oleh karena itu
ditunjukkan kata madrasah yang bermakna Sekolah. Madrasah mempunyai isim makan
darosa yg bermakna tempat belajar namjn berbeda dengan sekolah karena mempunyai ciri
yang berbeda.

Carlo Nanni menegaskan bahwa pendidikan sebagai sesuatu yang fundamental harus
mampu mewujudkan kemapuan relasi personal maupun interpersonal seseorang (Iswanto,
2013), shingga mampu menjadikan manusia yang berkepribadian baik (Murtadho, 2017).
Dengan bahasa lain, selanjutnya Horne menjelaskan bahwa pendidikan sebagai proses yang
continue dalam usaha mengembangkan kemampuan manusia, baik secara fisik maupun
emosional (Suprayitno & Wahyudi, 2020). Lain hal penekan pada faktor kebudayaan, Ki
Hajar Dewantara menjelaskan usaha kebudayaan dalam pendidikan bertujuan membimbing
agar berkembangnya kodrat pribadi dan lingkungan sekitar memperoleh perkembangan lahir
batik menuju kepada arah adab kemanusiaan. Ki Hajar Dewantara menjelaskan capaian oleh
manusia dalam perkembangan selama hidupmya merupakan adab kemanusiaan dengan
tingkatan tertinggi.

Terma pendidikan karakter secara esensial merupakan usaha untuk mengajarkan nilai-
nilai dan norma-norma tertentu seperti yang telah ditetapkan. Pendidikan karakter di
Madrasah Ibtidaiyah sebagai tahapan spritual, akhlak, intelektual dan sosial yang berupaya
memberikan bimbingan manusia dan memberi nilai-nilai, prinsip dan contoh ideal dalam
hidup yang dengan tujuan menyiapkan kehidupan dunia akhirat. Definisi dari Zakiyah adalah
pendidikan secara singkat yaitu membentuk kepribadian.

Penekanan pada faktor Humanisasi, Penjelasan dari H.A.R. Tilaar adalah usaha agar
memanusiakan manusia. Selanjutnya beliau memberikan penjelasan bahwa edukasi adalah
tahapan secara berlanjut yang berfungsi untuk memberikan pengembangan dalam hidup di
masyarakat dan sosial. Penjalasan pada UU Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003 bahwa
pendidikan merupakan upaya sadar dan terkonsep agar terwujudnya suasana atau lingkungan
belajar dan tahapan belajar agar murid aktif dan potensi diri, kecerdasan, akhlak mulia serta
keterampilannya berkembang. Keterampilan yang dimaksud adalah untuk dirinya masyarakat
dan bangsa negara.

1138



Pembahasam berkaitan dengan berbagai macam definisi mengenai exukasi maka
setelah itu disajikan pengkajian mengenai karakter. Karakter jika ditinjau dari kamus
Psikologi merupakan kepribadian yang ditinjau dari sisi titik tolak etis dan moral. Selain itu,
dalam kamus The Random House Dictionary of the English Language, yang dimaksud
karakter adalah “the aggregate of features and traits from the individual nature of some
persons or things”, (Shadily, 2003) yang artinya adalah keseluruhan ciri khas yang
membentuk watak sekelompok orang atau barang. Lain halnya dengan Suyanto yang
mendefinisikan karakter sebagai cara berpikir dan berperilaku khas yang dimiliki seseorang
dalam menjalani hidup, baik dalam kehidupan keluarga, masyarakat, bangsa dan negara.

Edukasi karakter menjelaskan bahwa edukasi karakter ialah edukasi nilai, budi
pekerti, moral watak yang dengan tujuan adalah pengembangan kemampuan seluruh siswa
sekolah untuk mengambil keputusan baik buruk , keteladanandan, memelihara dan
mewujudkan kebaikan dalam kehidupan dengan tulus dan segenap jiwa.Hal ini berdasarkan
definisi dari Kemdiknas dalam buku panduan pelaksanaan pendidikan karakter.

Selanjutnya, berdasar pada pemaparan mengenai pendidikan dan karakter diatas,
secara substansial bisa diketahui pula hakikat pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah
pada era distrubsi saat ini. Pendidikan karakter yang secara spesifik di madrasah ibtidaiyah,
sangat berkaitan dengan karakteristik spesifik madrasah ibtidaiyah sebagai sebuah lembaga
pendidikan formal. Madrasah ibtidaiyah memiliki karakteristik di bidang kurikulumnya yang
mengakomodir keunggulan kurikulum keagamaan dan kurikulum umum.

Dari definisi tentang edukasi dan karakter diatas maka bisa disimpulkan bahwa
edukasi karaktee di madrasah ibtidaiyah secara esensial merupakan upaya melalui tahapan
pendidikan kepada manusia agar memiliki moral dan etika sehingga manusia dapat hidup
dengan standar etika dan perilaku yang ad pada masyarakat serta berlaku pada syariat agama
islam.

Secara lebih rinci, An-Nahlawi (Haedari & Saha, 2004) memaparkan bahwa madrasah
memiliki elemen-elemen pendidikan Islam yang tidak diliki oleh lembaga pendidikan lainnya.
Secara khas, elemen-elemen pendidikan di madrasah ibtidaiyah yang juga bisa dijadikan
sebagai kekhasan pendidikan karakter di lembaga ini anatara lain, pertama, madrasah sebagai
sebuah lembaga pendidikan berusaha merealisasikan pendidikan Islam yang berbasis pada
pikir, aqidah, dan syari’at. Kedua, memelihara fitrah peserta didik sebagai insan manusia
yang tidak menympang dari ajaran Islam. Ketiga, menghantarkan peserta didik menuju
Peradaban yang ideal melalui integrasi anatar ilmu alam, ilmu social, dan ilmu eksakta.

Keempat, memberikan filter kepada peserta didik dari arus negatif globalisasi. Kelima,

1139



memberikan wawasan nilai dan moral, serta peradaban manusia yang membawa hasanah
perkembangan berfikir peserta didik. Keenam, memberikan wawasan penyempurnaan atas

pendidikan yang berlangsung di keluarga dan masyarakat.

b. Implementasi Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Implementasi pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah memiliki ruang lingkup
yang luas (Iswanto, 2013) dikarenakan distingsi kurikulum madrasah ibtidaiyah serta desain
lingkungan belajar yang memang berbeda dengan sekolah formal lain pad jenjang sekolah
dasar. Namun demikian, secara konseptual implementasi pendidikan karakter di madrasah
ibtidaiyah juga bertumpu pada adanya integrasi kegiatan belajar mengajar dalam mata
pelajaran dan pembiasaan (Murtadho, 2017) dalam kehidupan keseharian pada satuan
pendidikan. Hal ini selaras dengan model yang dirangkai oleh Kementerian pendidikan
nasional berkaitan proses pembiasaan dan membudayakan pendidkkan karakter. Proses

demikian dapat digambarkan sebagaimana dibawah ini:

Integrasi KBM ke dalam Pembiasaan dalam kehidupan keseharian
Mata Pelajaran di Satuan Pendidikan

KEBM ¥ KELAS

Integrasike Dalam Kegiatan Penerapan Pembiasaan Kehidupan

Ekstrakulikuler Keseharian diRumah

Sistem Pembiasaan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Berdasarkan bagan di atas, maka dapat diketahui bahwa implementasi pendidikan
karakter di madrasah ibtidaiyah dilaksanakan melalui proses pembiasaan dan pembudayaan
karakter dengan memaksimalkan segala potensi dan kekhasan yang dimiliki oleh madrasah
ibtidaiyah. Proses pembiasaan dan pembudayaan nilai-nilai karakter dilakukan dengan
mengkolaborasikan kegiatan belajar mengajar, sistem budaya madrasah ibtidaiyah, kegiatan
ekstrakulikuler, dan kegiatan keseharian di rumah para peserta didik. Artinya melalui desain
ini, proses pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah juga selalu melibatkan orang tua wali

sebagai partner dalam melakukan proses pendidikan karakter di rumah.

1140



Jika dilihat dari aspek kegiatan belajar mengajarnya, maka madrasah ibtidaiyah
memiliki komposisi kurikulum yang ideal yang mampu mengakomodir kurikulum keagamaan
Islam dan juga kurikulum umum secara seimbang. Melalui proses kegiatan belajar mengajar,
para pendidik di madrasah ibtidaiyah menyisipkan wawasan mengenai karakter atau yang
sering disebut sebagai pengetahuan tentang moral (moral knowing) dalam teroinya
Components of Good Character ala Thomas Lickona.

Sistem pembelajaran yang dapat diterapkan dalam edukasi karakter di madrasah
ibtidaiyah yaitu pembangunan habbit, pembangunan kedisiplinan, pengadaan hadiah dan
hukuman dan lain sebagainya. Adapun sistem pembangunan karakter menurut Dharma
Kesuma ada dua, yaitu substantif dan reflektif. Sistem yang substantif merupakan sistem
edukasi karakter dalam belajar mengajar yang substansi materinya berkaitan langsung dengan
suatu nilai. Adanya penanaman nilai edukasi karakter kepada semua mata pelajaran di semua
jenjang dan semua bidang studi merupakan pendidikan dengan model reflektif.

Sistem edukasi karakter diatas dilakukan dalam tahapan pembangunan Kkarakter
dengan adanya penekanan beberapa komponen mengenai tiga komponen karakter yang baik
yang dijelaskan oleh Lickona (Components of good character)

1) Moral knowing edukasi moral yang penting untuk dijelaskan

2) Moral feeling yakni perasaan berkaitan dengan moral. Aspek ini perlu diajarkan kepada
anak-anak karena merupakan sumber enrgy manusia yang berfungsi untuk bertindak
sesuai dengan prinsip moral.

3) Moral action, yaitu gerakan agar moral itu sendiri dapat dijalankan secara nyata dengan
mengamalkan moral.

Solusi untuk keberhasilan dari edukasi karakter adalah dengan cara pembiasaan dalam
sehai-hari melalui adat sekolah dan ini merupakan pendidikan nilai nilai karakter wajib
ditumbuhkan. Berkaitan dengan adanya budaya yang sudah ada pada madrasah ibtidaiyah,
maka pendidikannya bisa dilakukan dengan menerapakan habbituasi melalui sistem budaya
yang sudah ada. Merupakan sebuah ciri khas bahwasanya sistem budaya madrasah ibtidaiyah
adalah sesuatu yang rutin dilaknsanakan pada umumnya. Pembiasaan atau habbituasi
merupakan cara agar berjalannya proses pendidikan berbasis model budaya madrasah
ibtidaiyah. Para siswa melakukan penginternalisasikan nilai karakter selaras dengan waktu
tahap habbituasi yang dilakukan dengan wadah Sistem budaya madrasah ibtidaiyah.

Kemudian pada madrasah ibtidaiyah pendidikan karakter dapat dilaksanakan pada tiga
model, yakni; a) Model yang berdasarkan hubungan antara guru dan murid, b) Model sekolah

yang akan menerapkan kultur madrasah ibtidaiyah dengan cara bantuan pranata sosial yang

1141



mampu membangun karakter siswa agar nilai terbentu serta tertanam pada peserta didik, ¢)
Model berdasarkan kelompok madrasah ibtidaiyah. Perkara diatas dapat divisualisasikan

dalam skema pengembangan pendidikan karakter sebagai berikut:

INTERVENSI \

HABITUASI /

Perangkat Pendukung: |

Kebijakan. Pedoman. Sumber Daya. Link, Sarana
dan Prasarana. Kebersamaan.
Kemitmen Pemansky Kspentingan

Strategi Pengembangan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah

Sebagaimana dari skema diatas, maka dapat kita ketahui bahwa model pendidikan
karakte yang ada pada madrasah ibtidaiyyah merupakan diantara satu dari model
pengembangan karakter di madrasah Ibtidaiyah. Kualitas kultur yang dilakukan
pengembangan di madrasah ibtidaiyyah adalah kunci keberhasilan desain pendidikan karakter
berbasis sistem budaya madrasah ibtidaiyah. Madrasah ibtidaiyah yang menyerupai dengan
sistem pendidikan pondok pesantren cocok untuk dijadikan model pendidikan karakter yang
ideal.

Design pembangunan karaker yang ada pada madrasah ibtidaiyyah merupakan bagian
dari kerangka pelaksanaan pendidikan karakter tingkat nasional. Pada kerangka
pendidikannasional, pembangunan karakermempunyai beberapa manfaat strategis,
diantaranya:

1) Mengembangkan kelebihan dasar pada siswa agar memiliki hati yang baik, pikiran yang
baik serta perilaku yang baik.
2) Pembenahan pada keakuan yang kurang baik serta menguatkan kelakuan yang sudah baik.

3) Filter dari kultur-kultur yang jauh dari nilai-nilai pancasila.

1142



c. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah
Nilai-nilai pendidikan karakter yang dikembangkan di madrasah ibtidaiyah mengacu
pada nilai-nilai karakter yang dicanangkan oleh Kemdiknas sebagaimana terdapat dalam buku

Panduan Pendidikan Karakter di Sekolah Menengah Pertama. Selanjutnya, dengan berdasar

pada nilai-nilai karakter tersebut, madrasah ibtidaiyah melakukan pengembangan sesuai

dengan kekhasan sistem budaya madrasah ibtidaiyah yang dimiliki. Ada 17 nilai pendidikan
karakter (Husna Nashihin, 2018a) yang dikembangkan di madrasah ibtidaiyah dengan
mengacu pada paparan Kemdiknas, yaitu sebagai berikut;

1) Religius berarti pikiran, perkataan, dan tindakan seseorang yang menjunjung tinggi nilai-
nilai dan ajaran agamanya.

2) Kejujuran didefinisikan sebagai perilaku yang didasarkan pada usaha untuk menjadi
orang yang dapat dipercaya dalam perkataan, tindakan, dan pekerjaan, baik pada dirinya
sendiri maupun orang lain.

3) Toleransi adalah cara menerima hal-hal yang berbeda, seperti keyakinan, kebiasaan, dan
praktik yang berbeda.

4) Disiplin merupakan bagian untuk menunjukkan bahwa mereka mengikuti aturan dan
berperilaku tertib.

5) Bekerja keras adalah melakukan segala kemungkinan untuk menyelesaikan tugas,
meskipun ada hambatan.

6) Kreatif berarti berani untuk melakukan sesuatu hasil yang nyata serta memperbaharui
sesuatuyang sudah ada.

7) Mandiri diartikan tidak ada nya kebergantungan kepada orang lain dalam melaksanakan
tugas.

8) Demokratis diartikan berpikir, bersikap serta bertindak dan menilai akan kesamaan hak
dirisendiri dan orang lain.

9) Rasa Ingin Tahu diartikan suatu upaya yang dilakukan karena keberlanjutan keingin
tahuan seseorang.

10) Semangat Kebangsaan diartikan cara bersikap yang memberikan kepentingan bangsa
diatas kepentingan suatu kelompok.

11) Cinta Tanah Air diartikan upaya untuk menjaga, mencintai serta memajukkan negaranya.

12) Menghargai Prestasi diartikan perilaku dan sikap untuk mendukung apa yang telah
dicapai oleh orang lain.

13) Bersahabat atau komunikatif yaitu watak dari seseorang untuk bersikap halus terhadap

orang lain.

1143



14) Gemar Membaca diartikan bersikap dan berperilaku untuk peduli kepada ilmu
pengetahuan.

15) Peduli Lingkungan diartikan tindakan untuk melindungi suatu lingkungan dari kerusakan
serta memajukan lingkungan tersebut.

16) Peduli Sosial diartikan tindakan yang bertujuan untuk menaati peraturan yang ada
berkaitan dengan norma-norma yang ada di masyarakat.

17) Tanggung Jawab diartikan tindakan yang bertujuan untuk memenuhi kewajiban dalam
menjalankan tugas untuk diri, bangsa dan negara.

Lickona telah memberikan pemaparan dan mencanangkan semua nilai-nilai karakter
diatas. Buku yang berjudul “konsep dan model pendidikan karakter” value yang
dikembangkan pada budaya pendidikan informal dan formal adalah sebagaimana pendapat
Lickona yang dikutipoleh Muchlis Samani pada buku tersebut adalah sebagai berikut:

1) Juyur, menyatakan apa adanya, terbuka, konsisten antara apa yang dikatakan dan dilakukan,
berani karena benar, dapat dipercaya, dan tidak curang.

2) Tanggung jawab, melakukan tugas dengan sepenuh hati, bekerja dengan etos kerja tinggi,
berusaha keras untuk mencapai prestasi terbaik, mampu mengontrol diri dan mengatasi stress,
berdisiplin diri, akuntabel terhadap pilihan dan keputusan yang diambil.

3) Cerdas, berpikir secara cermat dan tepat., bertindak dengan penuh perimbangan, rasa ingin tahu
vang tinggi, berkomunikasi efektif dan empatik, bergaul secara santun, menjunjung kebenaran
dan kebajikan, mencintai Tuhan dan lingkungan.

4) Sehat dan bersih, menghargai ketertiban, keteraturan, kedisiplinan, terampil.menjaga diri dan
lingkungan, menerapkan pola hidup seimbang.

5) Peduli, memperlakukan orang lain dengan sopan, bertindak santun, toleran terhadap perbedaan,
tidak suka menyakiti orang lain, mau mendengar orang lain, mau berbagi, tidak merendahkan
orang lain, tidak mengambil keuntungan dari orang lain, mampu berkerja sama, mau terlibat
dalam kegiatan masyarakat, menyanyangi manusia dan makhluk lain, setia, cinta damai dalam
menghadapi persoalan.

6) Kreatif, mampu menyelesaikan masalah secara inovatif, luwes, kritis, berani mengambil
keputusan dengan cepat dan tepat, menampilkan sesuatu secara luar biasa (unik), memiliki ide
baru, ingin terus berubah, dapat membaca situasi dan memanfaatkan peluang baru.

7) Gotong royong, mau bekerja sama dengan baik, berprinsip bahwa tujuan akan lebih mudah dan
cepat tercapai jika dikerjakan bersama sama, tidak memperhitungkan tenaga untuk saling berbagi
dengan sesama, mau mengembangkan potensi diri untuk dipakai saling berbagi, agar
mendapatkan hasil yang terbaik, tidak egoistik.

1144



E. KESIMPULAN

Sistem pembelajaran yang dapat diterapkan dalam edukasi karakter di madrasah
ibtidaiyah yaitu pembangunan habbit, pembangunan kedisiplinan, pengadaan hadiah dan
hukuman dan lain sebagainya. Adapun sistem pembangunan karakter menurut Dharma
Kesuma ada dua, yaitu substantif dan reflektif. Sistem yang substantif merupakan sistem
edukasi karakter dalam belajar mengajar yang substansi materinya berkaitan langsung dengan
suatu nilai. Adanya penanaman nilai edukasi karakter kepada semua mata pelajaran di semua
jenjang dan semua bidang studi merupakan pendidikan dengan model reflektif.

Solusi untuk keberhasilan dari edukasi karakter adalah dengan cara pembiasaan dalam
sehai-hari melalui adat sekolah dan ini merupakan pendidikan nilai nilai karakter wajib
ditumbuhkan. Berkaitan dengan adanya budaya yang sudah ada pada madrasah ibtidaiyah,
maka pendidikannya bisa dilakukan dengan menerapakan habbituasi melalui sistem budaya
yang sudah ada. Merupakan sebuah ciri khas bahwasanya sistem budaya madrasah ibtidaiyah
adalah sesuatu yang rutin dilaknsanakan pada umumnya. Pembiasaan atau habbituasi
merupakan cara agar berjalannya proses pendidikan berbasis model budaya madrasah
ibtidaiyah. Para siswa melakukan penginternalisasikan nilai karakter selaras dengan waktu
tahap habbituasi yang dilakukan dengan wadah Sistem budaya madrasah ibtidaiyah.

Kemudian pada madrasah ibtidaiyah pendidikan karakter dapat dilaksanakan pada tiga
model, yakni; a) Model yang berdasarkan hubungan antara guru dan murid, b) Model sekolah
yang akan menerapkan kultur madrasah ibtidaiyah dengan cara bantuan pranata sosial yang
mampu membangun karakter siswa agar nilai terbentu serta tertanam pada peserta didik, c)

Model berdasarkan kelompok madrasah ibtidaiyah.

1145



DAFTAR PUSTAKA

Ali, A. M. (2018). Pendidikan Karakter: Konsep dan implementasinya. Prenada Media.
https://books.google.co.id/books?id=fT3ANDWAAQBAJ

Efendi, A. (2008). Peran Strategis Lembaga Pendidikan Berbasis Islam di Indonesia. el-
Tarbawi, 1(1), 1-11. https://doi.org/10.20885/tarbawi.voll.issl.artl

Fadli, M. R. (2021). Implementation of Sociocultural Based Character Education in Senior
High School. Jurnal Pendidikan Karakter, 12(2), 134-145,
https://doi.org/10.21831/jpka.v12i2.41957

Fitriani, F. (2019). Persiapan Total Quality Management (Tgm). Adaara: Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam, 9(2), 908-919. https://doi.org/10.35673/ajmpi.v9i2.426

Haedari, M. A., & Saha, M. I. (2004). Panorama pesantren dalam cakrawala modern. Diva
Pustaka. https://books.google.co.id/books?id=k7fJPAAACAAJ

Iswanto, A. (2013). Pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah unggulan. Balai Penelitian
dan Pengembangan Agama, Kementerian Agama.
https://books.google.co.id/books?id=%5C_ WAUo0gEACAAJ

Kholish, A., Hidayatullah, S., & Nashihin, H. (2020). Character Education of Elderly
Students Based on Pasan Tradition at Sepuh Islamic Boarding Shool Magelang. IJECA
(International Journal of Education and Curriculum Application), 3(1), 48.
https://doi.org/10.31764/ijeca.v3i1.2061

M. Mahbubi. (2012). Pendidikan Karakter. In Pendidikan karakter: implementasi aswaja
sebagai nilai pendidikan karakter. Agrapana Media.
https://books.google.co.id/books?id=fcAZEAAAQBAJ

Maliki, P. L., & Erwinsyah, A. (2020). EVALUASI MANAJEMEN PEMBELAJARAN DI
MADRASAH. Adaara: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 10(1), 24-37.
https://doi.org/10.35673/ajmpi.v10i1.854

Maya, R., & Lesmana, I. (2018). PEMIKIRAN PROF. DR. MUJAMIL QOMAR, M.AG.
TENTANG MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM. Islamic Management: Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam, 1(02), 291. https://doi.org/10.30868/im.v1i2.281

Mukhtazar. (2020). Prosedur Penelitian Pendidikan. Absolute Media.
https://books.google.co.id/books?id=iIHHWDwWAAQBAJ

Munawwaroh, A. (2019). Keteladanan Sebagai Metode Pendidikan Karakter. Jurnal
Penelitian Pendidikan Islam, 7(2), 141. https://doi.org/10.36667/jppi.v7i2.363

Murtadho, M. (2017). Model-model pendidikan karakter di madrasah. CV. Baroena Daya.
https://books.google.co.id/books?id=84CxtQEACAAJ

Nashihin, H, & Saifuddin, K. (2017). Pendidikan Akhlak Kontekstual. CV. Pilar Nusantara.
https://books.google.co.id/books?id=UBWiDWAAQBAJ

Nashihin, Husna. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Formaci.
https://books.google.co.id/books?id=X27IDWAAQBAJ

Nashihin, Husna. (2018a). Praksis Internalisasi Karakter Kemandirian Di Pondok Pesantren
Yatim Piatu Zuhriyah Yogyakarta. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1), 1-14.

1146



https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234

Nashihin, Husna. (2018b). PRAKSIS INTERNALISASI KARAKTER KEMANDIRIAN DI
PONDOK PESANTREN YATIM PIATU ZUHRIYAH YOGYAKARTA. J-PAI:
Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1). https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234

Nashihin, Husna. (2019). Character Internalization Based School Culture of Karangmloko 2
Elementary School. Abjadia, 3(1), 81-90. https://doi.org/10.18860/abj.v3i2.6031

Nasrudin, J. (2019). Metodologi Penelitian Pendidikan: buku ajar praktis cara membuat
penelitian. Pantera Publishing. https://books.google.co.id/books?id=j-igDwWAAQBAJ

Prayoga, A., Muharomah, R., & Sutarti, S. (2019). Implementasi Kepemimpinan
Transformatif Kepala Madrasah Aliyah Ma’Arif Cilageni Kadungora. Attagwa: Jurnal
Ilmu Pendidikan Islam, 15(1), 33-44.

Rachman, F. (n.d.). Modernisasi Manajemen Pendidikan Islam. IRCISOD.
https://books.google.co.id/books?id=gSQNEAAAQBAJ

Shadily, J. M. E. dan H. (2003). Kamus Inggris-Indonesia. PT. Gramedia Pustaka Utama.

Sukardi. (2021). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya (Edisi
Revisi). Bumi Aksara. https://books.google.co.id/books?id=gJo%5C_EAAAQBAJ

Suprayitno, A., & Wahyudi, W. (2020). Pendidikan Karakter Di Era Milenial. Deepublish.
https://books.google.co.id/books?id=tzPwDWAAQBAJ

Suyadi. (2013). Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter. In PT Remaja Rosdakarya.
PENERBIT KBM INDONESIA.
http://dx.doi.org/10.1016/j.ndteint.2014.07.001%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.ndteint.201
7.12.003%0ANhttp://dx.doi.org/10.1016/j.matdes.2017.02.024

Wahyu. (2016). Pendidikan Karakter. In Pendidikan Karakter (Nomor April). Gramedia
Widiasarana Indonesia.
https://repository.penerbitwidina.com/publications/327024/pendidikan-karakter

Yaumi, M. (2016). Pendidikan Karakter: Landasan, Pilar \& Implementasi. Prenada Media.
https://books.google.co.id/books?id=%5C_qVADwWAAQBAJ

1147



1148



