
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-ISSN: 2614-4018 

DOI: 10.30868/ei.v11i01.2796      E-ISSN: 2614-8846 

1133 
 

TRANSFORMASI PENDIDIKAN KARAKTER DI MADRASAH PADA ERA 

SOCIETY 5.0 

 
Rhindra Puspitasari, Dasim Budimansyah, Sapriya, Rahmat 

 

Universitas Pendidikan Indonesia  

 rhindra.puspitasari@upi.edu 

budimansyah@upi.edu 

sapriya@upi.edu 

rahmat@upi.edu 

 

 

ABSTRACT 
This research is classified as library research research. There are four reasons behind 

the research on the construction of character education in Madrasah Ibtidaiyah in this 

distribution era, it is urgent to do this, first, the current character education should be 

able to reduce cases of moral decadence of the nation's children, but in fact the number 

of cases of moral decadence is increasing. Second, we need an ideal character education 

construction to be used as a model for character education development. Third, 

Madrasah Ibtidaiyah is one of the formal educational institutions which is ideal as an 

example of character education development. Fourth, there is no similar research on the 

construction of character education in Madrasah Ibtidaiyah during the distribution era. 

The results of this study indicate that the character education model in madrasah 

ibtidaiyah has a distinction or uniqueness that other similar formal educational 

institutions do not have. This conclusion recommends that the character education model 

in madrasah be reconstructed more massively so that it can be used as a reference in the 

development of character education models in other similar institutions. 

Keywords: Transformation, Character Education, Society 5.0 Era. 

 

ABSTRAK 
Pustaka library research merupakan jenis penelitian pada penelitian ini. Ada beberapa 

alasan penulis untuk meneliti tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah 

Ibtidaiyah pada masa distrubsi ini urgen untuk dilakukan, pertama, seharusnya 

pendidikan karakter yang berlangsung saat ini mampu menurunkan kasus dekandensi 

moral anak bangsa, namun kenyataannya angka kasus dekandensi moral semakin 

meningkat. Kedua, diperlukan sebuah konstruksi pendidikan karakter yang ideal untuk 

bisa dijadikan sebagai model pengembangan pendidikan karakter. Ketiga, Madrasah 

Ibtidaiyah merupakan salah satu lembaga pendidikan formal yang cukup ideal dijadikan 

sebagai contoh pengembangan pendidikan karakter. Keempat, belum adanya penelitian 

sejenis tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era distrubsi. 

Hasil Penelitian ini menunjukkan bahwa model pendidikan karakter di madrasah 

ibtidaiyah memiliki distingsi atau kekhasan yang tidak dimiliki lembaga pendidikan 

formal sejenis lainnya. Sebagai rekomendasi, penelitian ini mendorong model pendidikan 

karakter di madrasah untuk senantiasa direkonstruksi secara lebih massif sehingga bisa 

dijadikan rujukan dalam pengembangan model pendidikan karakter di lembaga lain yang 

sejenis. 

Kata Kunci: Transformasi; Pendidikan Karakter; Era Society 5.0. 
 

 

 

 

 

 

mailto:rhindra.puspitasari@upi.edu
mailto:budimansyah@upi.edu
mailto:sapriya@upi.edu
mailto:rahmat@upi.edu


1134 
 

A. PENDAHULUAN  

Dekandensi moral anak bangsa, saat ini sudah sangat kompleks (Husna Nashihin, 

2017) dengan berbagai indikasi yang terjadi pada semua jenjang usia. Realitas ini justru 

diperparah dengan maraknya dekandensi moral yang juga menjangkiti dunia pendidikan yang 

seharusnya berfungsi sebagai garda terdepan (Prayoga et al., 2019) dalam mengatasi 

permasalahan tersebut.  Realitas ini selanjutnya mendorong realisasi pendidikan karakter pada 

dunia pendidikan, termasuk di madarasah, urgen dilakukan. Sampai saat ini, ada banyak 

program terkait pendidikan karakter (Fadli, 2021) yang sudah dilakukan oleh pemerintah 

melalui kementerian-kementerian terkait. Namun sayangnya, pengembangan model 

pendidikan karakter pada dunia pendidikan yang sudah dilakukan tersebut belum menemukan 

model ideal, sehingga indikasi ketercapaian berupa penurunan angka dekandensi moral belum 

dapat tercapai.  

Perlu disadari bahwa tantangan dunia pendidikan saat ini sudah masuk pada era 

distrubsi (H Nashihin & Saifuddin, 2017). Era ini merupakan momentum besar yang menjadi 

tolak ukur keberhasilan pendidikan karakter yang dijalankan. Pada era distrubsi, tantangan 

dekandensi moral yang dihadapi oleh dunia pendidikan tidak hanya terbatas pada sesuatu 

yang konkrit saja, namun tantangan yang dihadapi lebih banyak berupa sesuatu yang tidak 

secara langsung merusak moral, namun sejatinya merusak jika terjadi penyalahgunaan, 

seperti penggunaan internet yang semakin masif saat ini. Era distrubsi juga sering dimaknai 

sebagai rayap. Istilah ini cukup logis, sehingga era distrupsi merupakan era yang didalamnya 

berisi banyak tantangan yang samar, seperti halnya rayap yang tidak terlihat saat 

menggerogoti sebuah batang pohon sampai pohon tersebut tumbang. 

Kasus dekandensi moral pada kalangan pejabat diwakili oleh kasus korupsi di 

berbagai bidang. Pejabat sebagai suritauladan bangsa seharusnya mampu menjadi contoh 

baik, sehingga kasus dekandensi yang terjadi pada kalangan para pejabat akan sangat 

mempengaruhi tingkat dekandensi moral anak bangsa lainnya, terutama di kalangan pelajar. 

Berdasarkan data  Data Balai Pemasyarakatan (Bapas) Kelas II A Yogyakarta (Bapas Kelas II 

A Yogyakarta), pada tahun 2018 angka kasus kriminalitas remaja mencapai 128 kasus. Angka 

ini termasuk tinggi dikarenakan pada tahun 2017, angka kriminalitas remaja mencapai 125 

kasus. Jika dilihat dari sisi penyalahgunaan narkoba, pada tahun 2018 remaja korban narkoba 

mencapai 1,1 juta orang atau seitar 3,9% dari total jumalh korban. Lebih mirisnya lagi, 

Berdasarkan data Pusat Pengendalian Gangguan Sosial DKI Jakarta, pada usia pelajar baik 

tingkat SD, SMP, maupun SMA, jumlah remaja yang terlibat tawuran mencapai 0,08% atau 

sekitar 1.318 siswa dari total 1.647.837 siswa yang terdapat di DKI Jakarta.  



1135 
 

Dalam buku yang berjudul "Menjawab Tantangan Krisis Multidimensional" yang 

memaparkan beberapa fakta kegagalan yang tertuang secara detail dan mengejutkan karena 

berdasarkan survei PERC dan UNDP bahwa Indonesia menepati  peringkat ke 111 dari 175 di 

tahun 2015. 

Berdasarkan realitas data diatas, maka muncul sebuah pertanyaan, dimanakah posisi 

pendidikan karakter yang saat ini sudah dan sedang dikembangkan oleh pemerintah (Maliki 

& Erwinsyah, 2020). Bagaimanakah seharusnya pengembangan pendidikan karakter di 

Indonesia dilakukan jika insan pelajar maupun dewasa yang seharusnya mampu bersikap arif 

dan bijaksana, namun masih belum mampu bersikap arif dan bijaksana di tengah masyarakat. 

Secara ideal, seharusnya pendidikan karakter yang dicanangkan mampu mengubah perilaku 

masyarakat menjadi berkah bagi semua orang.  Said Hamid Hasan menekankan bahwa semua 

sistem interaksi dan berpikir antar manusia diatur oleh sistem norma dan keyakinan yang 

dihasilkan.  

Kompleksitas permasalahan tersebut diatas, semakin mendorong upaya 

pengembangan pendidikan karakter menuju model yang ideal urgen untuk dilakukan. 

Lembaga pendidikan formal sebagai salah satu pelaksana dari pendidikan karakter 

memerlukan sebuah inovasi (Fitriani, 2019) berbasis pada pengembangan lembaga lain, 

sehingga bisa saling melengkapi kelemahan yang dimiliki, terutama dalam permalasahan 

komposisi kurikulum pendidikan yang disuguhkan. Saat ini diperlukan sebuah model 

pendidikan karakter yang dirasa cukup ideal sebagai referensi pelaksanaan pendidikan 

karakter pada lembaga pendidikan formal. 

Pelaksanaan pendidikan karakter yang dilaksanakan sampai saat ini juga menuai kritik 

dari Kementerian Agama. Berdasarkan pemaparan Dirjen Kelembagaan Agama Islam 

Departemen Agama RI, evaluasi pendidikan karakter yang dijadikan sebagai tolak ukur 

keberhasilan pendidikan karakter masih sangat verbalistis belaka.  Artinya penekanan 

evaluasi pendidikan karakter yang dilakukan belum mengekomodir aspek afektif secara 

serius, padahal pendidikan karakter pada hakikatnya merupakan pemdidikan aspek afektif 

(Husna Nashihin, 2018b). Peraturan Pemerintah Nomor 19 2005 Pasal 64 Ayat 3 

menyebutkan bahwa penilaian hasil belajar kelompok mata pelajaran kewarganegaraan dan 

kepribadian dilakukan melalui observasi terhadap perubahan perilaku dan sikap peserta didik.  

Madrasah Ibtidaiyah, sebagai salah satu lembaga pendidikan formal memiliki 

komposisi kurikulum yang ideal dalam mengembangkan pendidikan karakter. Pendidikan 

karakter yang dilaksanakan di Madrasah Ibtidaiyah memiliki keseimbangan antara karakter 

yang dibutuhkan dalam menggapai kehidupan di dunia, begitu pula kehidupan di ahirat 



1136 
 

(Maya & Lesmana, 2018). Artinya kurikulum yang diterapkan, mampu mengakomodir 

orientasi tujuan pendidikan yang bersifat diniyah maupun duniawiyah. Selain itu, sistem 

budaya yang dikembangkan oleh Madrasah Ibtidaiyah memiliki kekhasan yang sangat 

bernilai dalam mengembangkan karakter para siswanya. Sistem budaya yang dibangun di 

Madrasah Ibtidaiyah merupakan sebuah wadah yang bisa menjadi tempat pendidikan 

karakter. Hal ini selaras dengan teori sistem kebudayaan yang oleh Immanuel Kant   

diterjemahkan sebagai tempat semacam sekolah yang menjadi lokasi seseorang dalam belajar. 

Madrasah Ibtidaiyah sebagai jenjang pendidikan dasar, merupakan jenjang pendidikan 

yang penting sebagai fondasi pendidikan berikutnya. Untuk itu, proses pendidikan karakter 

yang berlangsung pada jenjang ini menjadi sangat penting (Iswanto, 2013) juga untuk diteliti 

dan dikembangkan. Bisa dipastikan, jika pada jenjang pendidikan dasar, karakter belum 

tertanam secara baik, maka pada jenjang berikutnya juga akan mengalami kendala yang 

berarti. Freud (Prayoga et al., 2019) menegaskan bahwa kegagalan proses pendidikan pada 

jejang sebelumnya, akan sangat mempengaruhi kesuksesan proses pendidikan pada tahap 

selanjutnya. 

Berdasarkan pemaparan di atas, ada empat alasan yang melatarbelakangi penelitian 

tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era distrubsi ini urgen 

untuk dilakukan, pertama, seharusnya pendidikan karakter yang berlangsung saat ini mampu 

menurunkan kasus dekandensi moral anak bangsa, namun kenyataannya angka kasus 

dekandensi moral semakin meningkat. Kedua, diperlukan sebuah konstruksi pendidikan 

karakter yang ideal untuk bisa dijadikan sebagai model pengembangan pendidikan karakter. 

Ketiga, Madrasah Ibtidaiyah merupakan salah satu lembaga pendidikan formal yang cukup 

ideal dijadikan sebagai contoh pengembangan pendidikan karakter. Keempat, belum adanya 

penelitian sejenis tentang konstruksi pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era 

distrubsi. 

Pada ahirnya, peneliti menyimpulkan bahwa Penelitian tentang konstruksi pendidikan 

karakter di Madrasah Ibtidaiyah pada era distrubsi sangat penting untuk diteliti, sehingga 

hasil penelitianya dapat dijadikan sebagai contoh pengembangan pendidikan karakter di 

lembaga pendidikan lain yang sejenis. Berdasarkan pada latar belakang masalah diatas, maka 

ada tiga fokus penelitian yang akan dikaji secara lebih mendalam dalam penelitian ini, 

pertama, hakikat pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah. Kedua, implementasi 

pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah. Ketiga, nilai-nilai pendidikan karakter di 

madrasah ibtidaiyah. 

 



1137 
 

B. TINJAUAN PUSTAKA  

a. Terminologi Karakter  

Ada pernyataan bahwa karakter merupakan kepribadian yang dilihat pada tolak etis, 

contoh kejujuran yang dimiliki oleh seseorang, pada umumnya memiliki hubungan dengan 

sifat yang relatif. "Character is The aggregate of features and traits form the individual nature 

of some persons or things" merupakaan perkataan menurut The Random House dictionary of 

English Language yang mempunyai arti bahwa seluruh sifat yang khusus pada manusia yang 

membentuk kumpulan individu atau barang. 

Karakter dapat ditinjau dari dua sisi, yaitu pertama sebagai suatu kumpulan keadaan 

yang ada sebelumnya, yang kurnga lebih terpaksa ada pada diri kita. Demikian karakter 

tersebut sebagai tahap yang diinginkam (willed). Adapun sebuah upaya dalam rangka 

mendidik anak agar bisa diambil keputusan bijak dan mengamalkannya sehari-hari, sehingga 

mereka bisa berkontribusi pada lingkungannya, begitu kata Ratna Megawati. 

 

b. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter 

Nilai nilai edukasi karakter adalah faktor-faktor yang ditanamkan berdasarkan 

pendidikan karakter, seperti contoh nilai-nilai karakter menurut standar yang ditetapkan oleh 

Kemendiknas: "1. Religius, 2. Jujur 3. Toleransi 4. Disiplin 5. Kerja keras 6. Kreatif 7. 

Mandiri 8. Demokratis 9. Rasa ingin tahu 10. Spirit kebangsaan 11. Cinta tanah air 12. 

Penghargaan prestasi 13. Bersahabat. 14. Cinta perdamaian 15. Rajin Membaca 16. Peduli 

terhadap lingkungan 17. Peduli sosial 18. Bertanggung jawab 

 

C. METODE  

Model observasi ini adalah observasi pustaka, karena seluruh yang dikaji merupakan 

berdasarkan dari pustaka. Agar terkumpulnya seluruh data dalam observasi ini yaitu 

dilakukan beberapa macam upaya yakni searching data catatan, book, journal dan majalah. 

Pada uraian data kualitatif model observasi yang digunakan adalah untuk mengkaji sekaligus 

menjadi mindmap pada observasi ini adalah model uraian konteks yaitu upaya dalam 

pengumpulan dan merangkai data, setelah itu diupayakan dengan tinjaun atau penjabaran 

terhadap data-data tersebut. 

 

 

 

 



1138 
 

D. HASIL PEMBAHASAN  

 

a. Hakikat Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

Guna mencari hakikat pendidikan karakter di Madrasah Ibtidaiyah, terlebih dahulu 

harus diketahui pengertian pendidikan dan karakter. Secara harfiah, dalam historis pendidikan 

Islam di Indonesia, madrasah memang bukan produk asli Indonesia, Oleh karena itu 

ditunjukkan kata madrasah yang bermakna Sekolah. Madrasah mempunyai isim makan 

darosa yg bermakna tempat belajar namjn berbeda dengan sekolah karena mempunyai ciri 

yang berbeda. 

Carlo Nanni menegaskan bahwa pendidikan sebagai sesuatu yang fundamental harus 

mampu mewujudkan kemapuan relasi personal maupun interpersonal seseorang (Iswanto, 

2013), shingga mampu menjadikan manusia yang berkepribadian baik (Murtadho, 2017).  

Dengan bahasa lain, selanjutnya Horne menjelaskan bahwa pendidikan sebagai proses yang 

continue dalam usaha mengembangkan kemampuan manusia, baik secara fisik maupun 

emosional (Suprayitno & Wahyudi, 2020).  Lain hal penekan pada faktor kebudayaan, Ki 

Hajar Dewantara menjelaskan usaha kebudayaan dalam pendidikan bertujuan membimbing 

agar berkembangnya kodrat pribadi dan lingkungan sekitar memperoleh perkembangan lahir 

batik menuju kepada arah adab kemanusiaan. Ki Hajar Dewantara menjelaskan capaian oleh 

manusia dalam perkembangan selama hidupmya merupakan adab kemanusiaan dengan 

tingkatan tertinggi. 

Terma pendidikan karakter secara esensial merupakan usaha untuk mengajarkan nilai-

nilai dan norma-norma tertentu seperti yang telah ditetapkan. Pendidikan karakter di 

Madrasah Ibtidaiyah sebagai tahapan spritual, akhlak, intelektual dan sosial yang berupaya 

memberikan bimbingan manusia dan memberi nilai-nilai, prinsip dan contoh ideal dalam 

hidup yang dengan tujuan menyiapkan kehidupan dunia akhirat. Definisi dari Zakiyah adalah 

pendidikan secara singkat yaitu membentuk kepribadian. 

Penekanan pada faktor Humanisasi, Penjelasan dari H.A.R. Tilaar adalah usaha agar 

memanusiakan manusia. Selanjutnya beliau memberikan penjelasan bahwa edukasi adalah 

tahapan secara berlanjut yang berfungsi untuk memberikan pengembangan dalam hidup di 

masyarakat dan sosial. Penjalasan pada UU Sisdiknas Nomor 20 Tahun 2003  bahwa 

pendidikan merupakan upaya sadar dan terkonsep agar terwujudnya suasana atau lingkungan 

belajar dan tahapan belajar agar murid aktif dan potensi diri, kecerdasan, akhlak mulia serta 

keterampilannya berkembang. Keterampilan yang dimaksud adalah untuk dirinya masyarakat 

dan bangsa negara. 



1139 
 

Pembahasam berkaitan dengan berbagai macam definisi mengenai exukasi maka 

setelah itu disajikan pengkajian mengenai karakter. Karakter jika ditinjau dari kamus 

Psikologi merupakan kepribadian yang ditinjau dari sisi titik tolak etis dan moral. Selain itu, 

dalam kamus The Random House Dictionary of the English Language, yang dimaksud 

karakter adalah “the aggregate of features and traits from the individual nature of some 

persons or things”, (Shadily, 2003) yang artinya adalah keseluruhan ciri khas yang 

membentuk watak sekelompok orang atau barang. Lain halnya dengan Suyanto yang 

mendefinisikan karakter sebagai cara berpikir dan berperilaku khas yang dimiliki seseorang 

dalam menjalani hidup, baik dalam kehidupan keluarga, masyarakat, bangsa dan negara. 

Edukasi karakter menjelaskan bahwa edukasi karakter ialah edukasi nilai, budi 

pekerti, moral watak yang dengan tujuan adalah pengembangan kemampuan seluruh siswa 

sekolah untuk mengambil keputusan baik buruk , keteladanandan, memelihara dan 

mewujudkan kebaikan dalam kehidupan dengan tulus dan segenap jiwa.Hal ini berdasarkan 

definisi dari Kemdiknas dalam buku panduan pelaksanaan pendidikan karakter. 

Selanjutnya, berdasar pada pemaparan mengenai pendidikan dan karakter diatas, 

secara substansial bisa diketahui pula hakikat pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah 

pada era distrubsi saat ini. Pendidikan karakter yang secara spesifik di madrasah ibtidaiyah, 

sangat berkaitan dengan karakteristik spesifik madrasah ibtidaiyah sebagai sebuah lembaga 

pendidikan formal. Madrasah ibtidaiyah memiliki karakteristik di bidang kurikulumnya yang 

mengakomodir keunggulan kurikulum keagamaan dan kurikulum umum. 

Dari definisi tentang edukasi dan karakter diatas maka bisa disimpulkan bahwa 

edukasi karaktee di madrasah ibtidaiyah secara esensial  merupakan upaya melalui tahapan 

pendidikan kepada manusia agar memiliki moral dan etika sehingga manusia dapat hidup 

dengan standar etika dan perilaku yang ad pada masyarakat serta berlaku pada syariat agama 

islam. 

Secara lebih rinci, An-Nahlawi (Haedari & Saha, 2004) memaparkan bahwa madrasah 

memiliki elemen-elemen pendidikan Islam yang tidak diliki oleh lembaga pendidikan lainnya. 

Secara khas, elemen-elemen pendidikan di madrasah ibtidaiyah yang juga bisa dijadikan 

sebagai kekhasan pendidikan karakter di lembaga ini anatara lain, pertama, madrasah sebagai 

sebuah lembaga pendidikan berusaha merealisasikan pendidikan Islam yang berbasis pada 

pikir, aqidah, dan syari’at. Kedua, memelihara fitrah peserta didik sebagai insan manusia 

yang tidak menympang dari ajaran Islam. Ketiga, menghantarkan peserta didik menuju 

Peradaban yang ideal melalui integrasi anatar ilmu alam, ilmu social, dan ilmu eksakta. 

Keempat, memberikan filter kepada peserta didik dari arus negatif globalisasi. Kelima, 



1140 
 

memberikan wawasan nilai dan moral, serta peradaban manusia yang membawa hasanah 

perkembangan berfikir peserta didik. Keenam, memberikan wawasan penyempurnaan atas 

pendidikan yang berlangsung di keluarga dan masyarakat.  

 

b. Implementasi Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

Implementasi pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah memiliki ruang lingkup 

yang luas (Iswanto, 2013) dikarenakan distingsi kurikulum madrasah ibtidaiyah serta desain 

lingkungan belajar yang memang berbeda dengan sekolah formal lain pad jenjang sekolah 

dasar. Namun demikian, secara konseptual implementasi pendidikan karakter di madrasah 

ibtidaiyah juga bertumpu pada adanya integrasi kegiatan belajar mengajar dalam mata 

pelajaran dan pembiasaan (Murtadho, 2017) dalam kehidupan keseharian pada satuan 

pendidikan. Hal ini selaras dengan model yang dirangkai oleh Kementerian pendidikan 

nasional berkaitan proses pembiasaan dan membudayakan pendidkkan karakter. Proses 

demikian dapat digambarkan sebagaimana dibawah ini: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sistem Pembiasaan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

 

Berdasarkan bagan di atas, maka dapat diketahui bahwa implementasi pendidikan 

karakter di madrasah ibtidaiyah dilaksanakan melalui proses pembiasaan dan pembudayaan 

karakter dengan memaksimalkan segala potensi dan kekhasan yang dimiliki oleh madrasah 

ibtidaiyah. Proses pembiasaan dan pembudayaan nilai-nilai karakter dilakukan dengan 

mengkolaborasikan kegiatan belajar mengajar, sistem budaya madrasah ibtidaiyah, kegiatan 

ekstrakulikuler, dan kegiatan keseharian di rumah para peserta didik. Artinya melalui desain 

ini, proses pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah juga selalu melibatkan orang tua wali 

sebagai partner dalam melakukan proses pendidikan karakter di rumah. 



1141 
 

Jika dilihat dari aspek kegiatan belajar mengajarnya, maka madrasah ibtidaiyah 

memiliki komposisi kurikulum yang ideal yang mampu mengakomodir kurikulum keagamaan 

Islam dan juga kurikulum umum secara seimbang. Melalui proses kegiatan belajar mengajar, 

para pendidik di madrasah ibtidaiyah menyisipkan wawasan mengenai karakter atau yang 

sering disebut sebagai pengetahuan tentang moral (moral knowing) dalam teroinya 

Components of Good Character ala Thomas Lickona. 

Sistem pembelajaran yang dapat diterapkan dalam edukasi karakter di madrasah 

ibtidaiyah yaitu pembangunan habbit, pembangunan kedisiplinan, pengadaan hadiah dan 

hukuman dan lain sebagainya. Adapun sistem pembangunan karakter menurut Dharma 

Kesuma ada dua, yaitu substantif dan reflektif. Sistem yang substantif merupakan sistem 

edukasi karakter dalam belajar mengajar yang substansi materinya berkaitan langsung dengan 

suatu nilai. Adanya penanaman nilai edukasi karakter kepada semua mata pelajaran di semua 

jenjang dan semua bidang studi merupakan pendidikan dengan model reflektif. 

Sistem edukasi karakter diatas dilakukan dalam tahapan pembangunan karakter 

dengan adanya penekanan beberapa  komponen mengenai tiga komponen karakter yang baik 

yang dijelaskan oleh Lickona (Components of good character) 

1) Moral knowing edukasi moral yang penting untuk dijelaskan 

2) Moral feeling yakni perasaan berkaitan dengan moral. Aspek ini perlu diajarkan kepada 

anak-anak karena merupakan sumber enrgy manusia yang berfungsi untuk bertindak 

sesuai dengan prinsip moral. 

3) Moral action, yaitu gerakan agar moral itu sendiri dapat dijalankan secara nyata dengan 

mengamalkan moral. 

Solusi untuk keberhasilan dari edukasi karakter adalah dengan cara pembiasaan dalam 

sehai-hari melalui adat sekolah dan ini merupakan pendidikan nilai nilai karakter wajib 

ditumbuhkan. Berkaitan dengan adanya budaya yang sudah ada pada madrasah ibtidaiyah, 

maka pendidikannya bisa dilakukan dengan menerapakan habbituasi melalui sistem budaya 

yang sudah ada. Merupakan sebuah ciri khas bahwasanya sistem budaya madrasah ibtidaiyah 

adalah sesuatu yang rutin dilaknsanakan pada umumnya. Pembiasaan atau habbituasi 

merupakan cara agar berjalannya proses pendidikan berbasis model budaya madrasah 

ibtidaiyah. Para siswa melakukan penginternalisasikan nilai karakter selaras dengan waktu 

tahap habbituasi yang dilakukan dengan wadah Sistem budaya madrasah ibtidaiyah. 

Kemudian pada madrasah ibtidaiyah pendidikan karakter dapat dilaksanakan pada tiga 

model, yakni; a) Model yang berdasarkan hubungan antara guru dan murid, b) Model sekolah 

yang akan menerapkan kultur madrasah ibtidaiyah dengan cara bantuan pranata sosial yang 



1142 
 

mampu membangun karakter siswa agar nilai terbentu serta tertanam pada peserta didik, c) 

Model berdasarkan kelompok madrasah ibtidaiyah. Perkara diatas dapat divisualisasikan 

dalam skema pengembangan pendidikan karakter sebagai berikut:   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Strategi Pengembangan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

 

Sebagaimana dari skema diatas, maka dapat kita ketahui bahwa model pendidikan 

karakte yang ada pada madrasah ibtidaiyyah merupakan diantara satu dari model 

pengembangan karakter di madrasah Ibtidaiyah. Kualitas kultur yang dilakukan 

pengembangan di madrasah ibtidaiyyah adalah kunci keberhasilan desain pendidikan karakter 

berbasis sistem budaya madrasah ibtidaiyah. Madrasah ibtidaiyah yang menyerupai dengan 

sistem pendidikan pondok pesantren cocok untuk dijadikan model pendidikan karakter yang 

ideal. 

Design pembangunan karaker yang ada pada madrasah ibtidaiyyah merupakan bagian 

dari kerangka pelaksanaan pendidikan karakter tingkat nasional. Pada kerangka 

pendidikannasional, pembangunan karakermempunyai beberapa manfaat strategis, 

diantaranya:  

1) Mengembangkan kelebihan dasar pada siswa agar memiliki hati yang baik, pikiran yang 

baik serta perilaku yang baik. 

2) Pembenahan pada keakuan yang kurang baik serta menguatkan kelakuan yang sudah baik. 

3) Filter  dari kultur-kultur yang jauh dari nilai-nilai pancasila. 

 

 

 



1143 
 

c. Nilai-Nilai Pendidikan Karakter di Madrasah Ibtidaiyah 

Nilai-nilai pendidikan karakter yang dikembangkan di madrasah ibtidaiyah mengacu 

pada nilai-nilai karakter yang dicanangkan oleh Kemdiknas sebagaimana terdapat dalam buku 

Panduan Pendidikan Karakter di Sekolah Menengah Pertama. Selanjutnya, dengan berdasar 

pada nilai-nilai karakter tersebut, madrasah ibtidaiyah melakukan pengembangan sesuai 

dengan kekhasan sistem budaya madrasah ibtidaiyah yang dimiliki. Ada 17 nilai pendidikan 

karakter (Husna Nashihin, 2018a) yang dikembangkan di madrasah ibtidaiyah dengan 

mengacu pada paparan Kemdiknas, yaitu sebagai berikut; 

1) Religius berarti pikiran, perkataan, dan tindakan seseorang yang menjunjung tinggi nilai-

nilai dan ajaran agamanya. 

2) Kejujuran didefinisikan sebagai perilaku yang didasarkan pada usaha untuk menjadi 

orang yang dapat dipercaya dalam perkataan, tindakan, dan pekerjaan, baik pada dirinya 

sendiri maupun orang lain. 

3) Toleransi adalah cara menerima hal-hal yang berbeda, seperti keyakinan, kebiasaan, dan 

praktik yang berbeda. 

4) Disiplin merupakan bagian untuk menunjukkan bahwa mereka mengikuti aturan dan 

berperilaku tertib. 

5) Bekerja keras adalah melakukan segala kemungkinan untuk menyelesaikan tugas, 

meskipun ada hambatan. 

6) Kreatif berarti berani untuk melakukan sesuatu hasil yang nyata serta memperbaharui 

sesuatuyang sudah ada.  

7) Mandiri diartikan tidak ada nya kebergantungan kepada orang lain dalam melaksanakan 

tugas.  

8) Demokratis diartikan berpikir, bersikap serta bertindak dan menilai akan kesamaan hak 

dirisendiri dan orang lain.  

9) Rasa Ingin Tahu diartikan suatu upaya yang dilakukan karena keberlanjutan keingin 

tahuan seseorang.  

10) Semangat Kebangsaan diartikan cara bersikap yang memberikan kepentingan bangsa 

diatas kepentingan suatu kelompok.  

11) Cinta Tanah Air diartikan upaya untuk menjaga, mencintai serta memajukkan negaranya.  

12) Menghargai Prestasi diartikan perilaku dan sikap untuk mendukung apa yang telah 

dicapai oleh orang lain.  

13) Bersahabat atau komunikatif yaitu watak dari seseorang untuk bersikap halus terhadap 

orang lain. 



1144 
 

14) Gemar Membaca diartikan bersikap dan berperilaku untuk peduli kepada ilmu 

pengetahuan.  

15) Peduli Lingkungan diartikan tindakan untuk melindungi suatu lingkungan dari kerusakan 

serta memajukan lingkungan tersebut.  

16) Peduli Sosial diartikan tindakan yang bertujuan untuk menaati peraturan yang ada 

berkaitan dengan norma-norma yang ada di masyarakat.  

17) Tanggung Jawab diartikan tindakan yang bertujuan untuk memenuhi kewajiban dalam 

menjalankan tugas untuk diri, bangsa dan negara. 

Lickona telah memberikan pemaparan dan mencanangkan semua nilai-nilai karakter  

diatas. Buku yang berjudul “konsep dan model pendidikan karakter” value yang 

dikembangkan pada budaya pendidikan informal dan formal adalah sebagaimana pendapat 

Lickona yang dikutipoleh Muchlis Samani pada buku tersebut adalah sebagai berikut:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



1145 
 

 

E. KESIMPULAN 

Sistem pembelajaran yang dapat diterapkan dalam edukasi karakter di madrasah 

ibtidaiyah yaitu pembangunan habbit, pembangunan kedisiplinan, pengadaan hadiah dan 

hukuman dan lain sebagainya. Adapun sistem pembangunan karakter menurut Dharma 

Kesuma ada dua, yaitu substantif dan reflektif. Sistem yang substantif merupakan sistem 

edukasi karakter dalam belajar mengajar yang substansi materinya berkaitan langsung dengan 

suatu nilai. Adanya penanaman nilai edukasi karakter kepada semua mata pelajaran di semua 

jenjang dan semua bidang studi merupakan pendidikan dengan model reflektif. 

Solusi untuk keberhasilan dari edukasi karakter adalah dengan cara pembiasaan dalam 

sehai-hari melalui adat sekolah dan ini merupakan pendidikan nilai nilai karakter wajib 

ditumbuhkan. Berkaitan dengan adanya budaya yang sudah ada pada madrasah ibtidaiyah, 

maka pendidikannya bisa dilakukan dengan menerapakan habbituasi melalui sistem budaya 

yang sudah ada. Merupakan sebuah ciri khas bahwasanya sistem budaya madrasah ibtidaiyah 

adalah sesuatu yang rutin dilaknsanakan pada umumnya. Pembiasaan atau habbituasi 

merupakan cara agar berjalannya proses pendidikan berbasis model budaya madrasah 

ibtidaiyah. Para siswa melakukan penginternalisasikan nilai karakter selaras dengan waktu 

tahap habbituasi yang dilakukan dengan wadah Sistem budaya madrasah ibtidaiyah. 

Kemudian pada madrasah ibtidaiyah pendidikan karakter dapat dilaksanakan pada tiga 

model, yakni; a) Model yang berdasarkan hubungan antara guru dan murid, b) Model sekolah 

yang akan menerapkan kultur madrasah ibtidaiyah dengan cara bantuan pranata sosial yang 

mampu membangun karakter siswa agar nilai terbentu serta tertanam pada peserta didik, c) 

Model berdasarkan kelompok madrasah ibtidaiyah. 

 

  



1146 
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ali, A. M. (2018). Pendidikan Karakter: Konsep dan implementasinya. Prenada Media. 

https://books.google.co.id/books?id=fT3NDwAAQBAJ 

Efendi, A. (2008). Peran Strategis Lembaga Pendidikan Berbasis Islam di Indonesia. el-

Tarbawi, 1(1), 1–11. https://doi.org/10.20885/tarbawi.vol1.iss1.art1 

Fadli, M. R. (2021). Implementation of Sociocultural Based Character Education in Senior 

High School. Jurnal Pendidikan Karakter, 12(2), 134–145. 

https://doi.org/10.21831/jpka.v12i2.41957 

Fitriani, F. (2019). Persiapan Total Quality Management (Tqm). Adaara: Jurnal Manajemen 

Pendidikan Islam, 9(2), 908–919. https://doi.org/10.35673/ajmpi.v9i2.426 

Haedari, M. A., & Saha, M. I. (2004). Panorama pesantren dalam cakrawala modern. Diva 

Pustaka. https://books.google.co.id/books?id=k7fJPAAACAAJ 

Iswanto, A. (2013). Pendidikan karakter di madrasah ibtidaiyah unggulan. Balai Penelitian 

dan Pengembangan Agama, Kementerian Agama. 

https://books.google.co.id/books?id=%5C_WAUogEACAAJ 

Kholish, A., Hidayatullah, S., & Nashihin, H. (2020). Character Education of Elderly 

Students Based on Pasan Tradition at Sepuh Islamic Boarding Shool Magelang. IJECA 

(International Journal of Education and Curriculum Application), 3(1), 48. 

https://doi.org/10.31764/ijeca.v3i1.2061 

M. Mahbubi. (2012). Pendidikan Karakter. In Pendidikan karakter: implementasi aswaja 

sebagai nilai pendidikan karakter. Agrapana Media. 

https://books.google.co.id/books?id=fcAZEAAAQBAJ 

Maliki, P. L., & Erwinsyah, A. (2020). EVALUASI MANAJEMEN PEMBELAJARAN DI 

MADRASAH. Adaara: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 10(1), 24–37. 

https://doi.org/10.35673/ajmpi.v10i1.854 

Maya, R., & Lesmana, I. (2018). PEMIKIRAN PROF. DR. MUJAMIL QOMAR, M.AG. 

TENTANG MANAJEMEN PENDIDIKAN ISLAM. Islamic Management: Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam, 1(02), 291. https://doi.org/10.30868/im.v1i2.281 

Mukhtazar. (2020). Prosedur Penelitian Pendidikan. Absolute Media. 

https://books.google.co.id/books?id=iHHwDwAAQBAJ 

Munawwaroh, A. (2019). Keteladanan Sebagai Metode Pendidikan Karakter. Jurnal 

Penelitian Pendidikan Islam, 7(2), 141. https://doi.org/10.36667/jppi.v7i2.363 

Murtadho, M. (2017). Model-model pendidikan karakter di madrasah. CV. Baroena Daya. 

https://books.google.co.id/books?id=84CxtQEACAAJ 

Nashihin, H, & Saifuddin, K. (2017). Pendidikan Akhlak Kontekstual. CV. Pilar Nusantara. 

https://books.google.co.id/books?id=UBWiDwAAQBAJ 

Nashihin, Husna. (2017). Pendidikan Karakter Berbasis Budaya Pesantren. Formaci. 

https://books.google.co.id/books?id=X27IDwAAQBAJ 

Nashihin, Husna. (2018a). Praksis Internalisasi Karakter Kemandirian Di Pondok Pesantren 

Yatim Piatu Zuhriyah Yogyakarta. J-PAI: Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1), 1–14. 



1147 
 

https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234 

Nashihin, Husna. (2018b). PRAKSIS INTERNALISASI KARAKTER KEMANDIRIAN DI 

PONDOK PESANTREN YATIM PIATU ZUHRIYAH YOGYAKARTA. J-PAI: 

Jurnal Pendidikan Agama Islam, 5(1). https://doi.org/10.18860/jpai.v5i1.6234 

Nashihin, Husna. (2019). Character Internalization Based School Culture of Karangmloko 2 

Elementary School. Abjadia, 3(1), 81–90. https://doi.org/10.18860/abj.v3i2.6031 

Nasrudin, J. (2019). Metodologi Penelitian Pendidikan: buku ajar praktis cara membuat 

penelitian. Pantera Publishing. https://books.google.co.id/books?id=j-igDwAAQBAJ 

Prayoga, A., Muharomah, R., & Sutarti, S. (2019). Implementasi Kepemimpinan 

Transformatif Kepala Madrasah Aliyah Ma’Arif Cilageni Kadungora. Attaqwa: Jurnal 

Ilmu Pendidikan Islam, 15(1), 33–44. 

Rachman, F. (n.d.). Modernisasi Manajemen Pendidikan Islam. IRCISOD. 

https://books.google.co.id/books?id=qSQnEAAAQBAJ 

Shadily, J. M. E. dan H. (2003). Kamus Inggris-Indonesia. PT. Gramedia Pustaka Utama. 

Sukardi. (2021). Metodologi Penelitian Pendidikan: Kompetensi dan Praktiknya (Edisi 

Revisi). Bumi Aksara. https://books.google.co.id/books?id=gJo%5C_EAAAQBAJ 

Suprayitno, A., & Wahyudi, W. (2020). Pendidikan Karakter Di Era Milenial. Deepublish. 

https://books.google.co.id/books?id=tzPwDwAAQBAJ 

Suyadi. (2013). Strategi Pembelajaran Pendidikan Karakter. In PT Remaja Rosdakarya. 

PENERBIT KBM INDONESIA. 

http://dx.doi.org/10.1016/j.ndteint.2014.07.001%0Ahttps://doi.org/10.1016/j.ndteint.201

7.12.003%0Ahttp://dx.doi.org/10.1016/j.matdes.2017.02.024 

Wahyu. (2016). Pendidikan Karakter. In Pendidikan Karakter (Nomor April). Gramedia 

Widiasarana Indonesia. 

https://repository.penerbitwidina.com/publications/327024/pendidikan-karakter 

Yaumi, M. (2016). Pendidikan Karakter: Landasan, Pilar \& Implementasi. Prenada Media. 

https://books.google.co.id/books?id=%5C_qVADwAAQBAJ 

 

  



1148 
 

 


