Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-ISSN: 2614-4018
DOI: 10.30868/ei.v11i01.2980 E-ISSN: 2614-8846

MODEL PENANAMAN AKHLAK SANTRI MELALUI PANCA JIWA
DI PONDOK PESANTREN MODERN SUMATERA UTARA

Abd. Mukti, Syamsu Nahar, Muhammad Baihaqi

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan
abdmukti@uinsu.ac.id
syamsunahar@uinsu.ac.id
abdmukti@uinsu.ac.id

ABSTRACT

This study aims to reveal how much influence the five souls have in instilling morals in
students. The philosophy of life instilled by the modern Islamic boarding schools Ar-
Raudhatul Hasanah and Mawaridusslam to their students is the Five Souls, which includes
the soul of sincerity, the spirit of simplicity, the spirit of self-reliance, the spirit of ukhuwah
Islamiyah and the free spirit. An interesting thing in this context, Panca Jiwa is a
philosophy, basis and principle of life in Islamic boarding schools which contains values of
moral education that affect the personality of students.This type of research uses a
qualitative method with a historical approach. Research data collection is done by
observation, interviews, and document review. Data analysis is done by compiling data,
connecting data, reducing, presenting and then concluded. Meanwhile, to achieve the
reliability of the research data that has been collected, which is then tested for the validity of
the data.The findings show that through the Five Souls; The spirit of nerimo (active not
passive) is formed, the spirit of fairness according to needs, instilling a spirit of
responsibility that does not always expect from others, the spirit of togetherness, and the
spirit of accepting differences.

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap seberapa besar pengaruh panca jiwa dalam
menanamkan akhlak pada diri santri. Falsafah hidup yang ditanamkan pondok pesantren
modern Ar-Raudhatul Hasanah dan Mawaridusslam kepada para santrinya adalah Panca
Jiwa, yang meliputi jiwa keikhlasan, jiwa kesederhanaan, jiwa berdikari, jiwa ukhuwah
islamiyah dan jiwa bebas. Suatu hal yang menarik dalam kontek ini, Panca Jiwa merupakan
falsafah, dasar dan prinsip hidup di pesantren yang mengandung nilai-nilai pendidikan
akhlak yang berpengaruh terhadap kepribadian santri serta menjadi pedoman ketika mereka
hidup diluar pesantren, dan mampu mengaplikasikan dirinya di masyarakat. Jenis penelitian
ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis. Pengumpulan data penelitian
dilakukan dengan observasi, wawancara, dan telaah dokumen. Analisis data dilakukan
dengan cara menyusun data, menghubungkan data, mereduksi, menyajikan dan kemudian
menyimpulkan. Sedangkan untuk mencapai reliabilitas data penelitian yang telah terkumpul,
yang kemudian diuji keabsahan datanya yang meliputi: kepercayaan (credibility), keteralihan
(tranferability), kebergantungan (defendability), dan kepastian (komfirmability). Hasil
temuan menunjukkan bahwa melalui Panca Jiwa; menanamkan jiwa nerimo; ikhlas (sepi ing
pamrih), jiwa kewajaran sesuai dengan kebutuhan, menanamkan jiwa tanggungjawab tidak
selalu berharap pada orang lain, jiwa kebersamaan, serta jiwa menerima perbedaan
pandangan.

Keyword: Model, Akhlak, dan Panca Jiwa

1183


mailto:abdmukti@uinsu.ac.id
mailto:syamsunahar@uinsu.ac.id
mailto:abdmukti@uinsu.ac.id

A. PENDAHULUAN
Dalam ajaran Islam, akhlag merupakan akar dari semua kebaikan dan keutamaan

yang akan memberi nilai seseorang dari segala sikap dan prilakunya dihadapan Allah dan
makhluk lainnya. Akhlak memiliki posisi yang amat sangat penting dalam kehidupan
manusia, oleh karena itu akhlak tidak sekedar menjadi dasar tetapi juga memberi
inspirasi, bagi terbentuknya teori pendidikan yang komprehensif. Dalam Islam sendiri
akhlak memiliki beberapa keistimewaan dan karakteristik yang membedakannya dari
sistem akhlak lainnya. Di antara karakteristik akhlak Islami tersebut adalah: (a)
Rabbaniyah atau dinisbatkan kepada Rabb (Tuhan), (b) Insaniyah (bersifat manusiawi), (c)
Syumuliyah (universal dan mencakup semua kehidupan), dan (d) Wasathiyah (sikap
pertengahan) (Bafadhol, 2017: 45). Hal ini juga terlihat pada penghargaan tinggi yang

dianugrahkan Allah kepada Rasulnya, sebagaimana firman Allah:
¢ ke 3l lad 8t
Artinya: “Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung”.

Secara mendasar pesantren adalah “tempat belajar para santri”, sedangkan pondok
berarti “rumah atau tempat tinggal sederhana yang biasanya terbuat dari bambu dimana
santri tinggal”. Di samping itu, “pondok™ bisa juga berasal dari bahasa Arab “fanduk”
yang berarti “hotel atau asrama”. Ada beberapa istilah yang ditemukan dan sering
digunakan untuk menunjuk jenis pendidikan Islam tradisional khas Indonesia atau yang
lebih terkenal dengan sebutan pesantren (Dofier, 1990: 18).

Pendidikan yang diterapkan pesantren adalah  totalitas pendidikan dengan
mengandalkan keteladanan, penciptaan lingkungan dan pembiasaan melalui berbagai
tugas dan kegiatan. Sehingga apa yang dilihat, dirasakan, didengar dan dikerjakan oleh
santri adalah bentuk pendidikan yang sebenarnya. Pesantren sebagai salah satu khazanah
kekayaan budaya dan pendidikan di Indonesia bisa dijadikan model dalam pendidikan
akhlak yang ideal bagi bangsa.

Penerapan  pendidikan akhlak di pondok pesantren modern Ar-Raudhahtul
Hasanah dan pondok pesantren modern Mawaridussalam  terilhami oleh konsep
pendidikan sebagaimana yang diungkapkan oleh al Abrasy, yaitu proses mengurus dan
mendidik manusia bertujuan untuk memperbaiki kehidupannya kearah yang lebih
sempurna. Sistem pendidikan yang dijalankan baik di pondok pesantren modern Ar-
Raudhatul Hasanah maupun di pondok pesantren modern Mawaridussalam sebagian besar

mengadopsi dari sistem pendidikan yang diterapkan oleh pondok pesantren modern

1184



Darussalam Gontor, begitu juga model penanaman akhlak yang tertuang dalam Panca
Jiwa, yang merupakan nilai-nilai yang harus dijiwai oleh siapapun yang berada
dilingkungan pondok pesantren. Panca Jiwa ini dibangun agar santri memahami makna,
nilai, dan tujuan dari pendidikan yang sebenarnya. Bahwa pendidikan yang terpenting
adalah akhlak yang mulia dan kepribadian serta didukung oleh intelektualitas yang
memadai. Sehingga panca jiwa dijadikan sebagai falsafah hidup bagi kiyai, santri, dan
juga guru.

Maka dari itu berdasarkan hasil mini research yang penulis lakukan baik di pondok
pesantren modern Ar-Raudhatul Hasanah maupun di pondok pesantren modern
Mawaridussalam terdapat suatu fenomena yang langka dan jarang ditemukan, yaitu
seorang santri yang masih duduk di kelas VI atau sederajat dengan kelas XII, mengayun
sebuah sepeda ontel berkeliling dari satu kamar ke kamar yang lainnya untuk mengontrol,
mengawasi, dan menyeru para santri (adik-adiknya) pergi ke masjid, dan hal ini
dikerjakan setiap hari. Sementara ia masih berstatus seorang santri yang sama-sama
belajar dan menuntut ilmu. Disamping itu juga terlihat beberapa santri yang sedang
menyapu, mengepel dan membersihkan kamar tempat mereka tinggal, satu dan lainnya
saling membantu dalam mengerjakan tugas yang mereka emban. Disisi lain terlihat
beberapa santri yang sedang mendorong gerobak berkeliling dari satu tempat ke tempat
lainnya untuk mengutip dan memasukkan sampah ke dalam gerobak yang mereka bawa,
jiwa semangat, rasa kebersamaan dan gotong royong, serta tidak menunjukkan rasa malu.
Inilah beberapa penomena yang terlihat dari beberapa aktivitas yang dilakukan oleh para

santri di pondok pesantren modern Ar-Raudhatul Hasanah dan Mawaridussalam.

B. TINJAUAN PUSTAKA
A. Model Penanaman Akhlak
1). Definisi Pendidikan

Pendidikan berasal dari kata “didik” dengan memberinya awalan “pe” dan
akhiran “an”. Mengandung arti “perbuatan” (hal, cara dan sebagainya) (Depdiknas,
2008: 250). Sedangkan menurut seorang ahli Frederic J. Mc. Donald, dalam bukunya
Educational Psychology, mengungkapkan bahwa education in the sense used here, is a
process or an activity which is directed at producting desirable changes in the
behaviour of human beings. Pendidikan dalam pengertian yang digunakan di sini
adalah sebuah proses atau aktivitas yang menunjukkan pada proses perubahan yang

diinginkan di dalam tingkah laku manusia (Mc. Donald, 1959: 4). Dalam Islam Istilah

1185



pendidikan mengacu kepada tiga bentuk, yakni Tarbiyah, Ta dib, dan Ta’lim (Al-Attas,
1979: 157).

Menurut Syekh Mustafa al-Maraghi konsep Tarbiyah mencakup berbagai
kebutuhan manusia, baik kebutuhan jasmani dan rohani, kebutuhan dunia dan ahirat,
serta kebutuhan terhadap kelestarian dirinya sendiri, sesamanya, alam lingkungan dan
relasinya dengan tuhan (Al-Maraghi, n.d.). Ta’lim dimaknai sebagai proses
menyampaikan dan penanaman ilmu pengetahuan ke dalam diri seseorang sehingga
dapat berpengaruh terhadap akal, jiwa dan perbuatannya (Al-Abrasy, n.d.). Ketiga,
Ta’dib. Menurut Syaed Muhammad Naquib al-Attas memiliki arti mendidik. Maka
kata Ta'dib, berarti pengenalan dan pengakuan yang secara berangsur-angsur
ditanamkan ke dalam diri manusia dari segala sesuatu yang ada di dalam tatanan
penciptaan-Nya. Dengan pendekatan ini, pendidikan akan berfungsi sebagai
pembimbing kearah pengenalan, pengakuan dan kepribadiannya (Al-Abrasy, n.d.).

Selain pegertian secara etimologi dan terminologi di atas, para ahli pendidikan
Islam, seperti Asy-Syaibani menyatakan bahwa pendidikan Islam adalah suatu proses
mengubah tingkah laku individu pada kehidupan pribadi, masyarat dan alam sekitarnya.
Proses tersebut diakukan melalui cara pendidikan dan pengajaran sebagai suatu
aktivitas dasar dan profesi diantara sekian banyak profesi dasar dalam masyarakat (Al-
Syaibani Al-Thoumy, 1979: 30).

2) Definisi Akhlak

1186

Term akhlak berasal dari bahasa Arab, yaitu dari asal kata “khulkun” yang
berarti perangai atau budi pekerti (Syafaruddin, 2014: 67). Term “akhlak” adalah
bentuk plural dari kata “khuluk” yang berarti budi pekerti, perangai dan tingkah laku.
Kata ini seakar dengan kata “khalik” yang bermakna pencipta, jadi makhluk yang
bermakna yang diciptakan, dan “khalik” yang bermakna pencipta (Lois, 1989: 164).
Secara etimologi kata “akhlak” ( 33aY') merupakan jama' dari “khulug” (oh ) yang
masing-masing berakar dari kata “khalaga” ( 31> ) yang secara bahasa memiliki arti
sebagai ciptaan. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) kata “ahklak”,
diartikan sebagai budi pekerti atau kelakuan. Menurut Abudin Nata kata “ahklak”
berasal dari bahasa Arab, yaitu isim masdar (bentuk infinitif) dari kata “ahklaka-
yukhliku” yang artinya kebiasaan, kelaziman (Nata, 2002: 2).

Dari beberapa pendapat tersebut, dapat disimpulkan bahwa: (1) akhlak adalah
keadaan jiwa, sifat-sifat, atau nilai-nilai, (2) sifat-sifat atau nilai-nilai itu berada bahkan



3).

tertanam di dalam jiwa seseorang dan karenanya ia disebut hal li-nafs (keadaan jiwa),
(3) sifat dan nilai-nilai itu dijadikan sebagai rujukan dalam menilai baik atau buruknya
suatu prilaku atau perbuatan, (4) sifat dan nilai-nilai itu mendorong seseorang untuk
melakukan atau meninggalkan suatu perbuatan, dan (5) karena sifat dan nilai-nilai
tersebut, telah tertanam di dalam jiwa, maka perbuatan yang ditampilkan seseorang itu

muncul tanpa melalui proses pemikiran atau pertimbangan yang panjang.

Makna Pendidikan Akhlak

Pendidikan akhlak adalah pendidikan mengenai dasar-dasar akhlak dan
keutamaan perangai yang harus dimiliki dan dijadikan kebiasaan oleh anak sejak masa
balita sampai ia menjadi seorang mukallaf, seseorang yang telah siap mengarungi
lautan kehidupan. la tumbuh dan berkembang dengan berpijak pada landasan iman
kepada Allah dan terdidik untuk selalu kuat, ingat, bersandar, meminta pertolongan dan
berserah diri hanya kepada-Nya, maka ia akan memiliki potensi dan respon yang
instingtif dalam menerima setiap keutamaan dan kemuliaan. Di samping terbiasa
melakukan akhlak mulia (Raharjo, 1999: 63).

Akhlak terbagi ke dalam dua jenis, yaitu: (1) berasal dari natur atau karakter
dasar manusia, dan (2) berasal atau diperoleh dari proses pembiasaan dan latihan.
Karenanya, dari sisi ini akhlak itu ada yang sudah terbentuk sejak awal kehidupan
manusia, dan ada pula yang terbentuk melalui upaya manusia lewat proses pembinaan
atau latihan. Maskipun demikian baik dalam konteks pertama maupun kedua, akhlak itu
bisa dididik ke dalam diri manusia (Al-Rasyidin, 2017: 74).

Dalam konteks sifat atau nilai-nilai yang merupakan anugrah dari Allah swt,
pendidikan akhlak dapat didefinisikan sebagai suatu proses dalam memberian bantuan
kemudahan kepada peserta didik agar berkemampuan memelihara fitrahnya yang suci,
bersih, dan bersyahadah atau bertauhid kepada Allah swt. Sedangkan dalam konteks
prinsip-prinsip atau kaidah-kaidah, atau norma-norma yang tertanam dalam jiwa
seseorang melalui interaksinya dengan sesama makhluk di alam semesta, pendidikan
akhlak dapat didefinisikan sebagai suatu proses pemberian bantuan kemudahan bagi
individu peserta didik, agar berkemampuan memilih dan mempraktikkan prilaku terpuji
dan menghindari serta meninggalkan semua prilaku buruk dan tercela (Al-Rasyidin
2017).

1187



4). Dasar Pendidikan Ahklak
Islam agama yang sempurna, sehingga setiap ajaran yang ada dalam Islam
memiliki dasar pemikiran, begitu pula dalam pendidikan akhlak. Di antara ayat yang
menyebutkan pentingnya akhlak adalah dalam surat Ali Imran ayat 104:

TR E23% .- 168 . oo .} /,o;;i/, oz } MR I A VY 2 P
Ab el o) 3% KAl ce G3eins cashaall G345 il ) §se ) 44l pKis (KAl
REREEA A

Artinya: “Hendaklah ada di antara kamu segolongan orang yang menyeru
kepada kebajikan, menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah

dari yang mungkar.111) Mereka itulah orang-orang yang beruntung”.

Dalam ayat tersebut Allah swt menganjurkan hamba-Nya untuk dapat
menasehati, mengajar, membimbing dan mendidik sesamanya dalam hal melakukan
kebajikan dan meninggalkan keburukan. Dengan demikian Allah telah memberikan
dasar yang jelas mengenai pentingnya pendidikan akhlak yang mana merupakan suatu
usaha untuk membimbing dan mengarahkan manusia agar berbudi pekerti luhur dan
berakhlaqul karimah.

Selain menyebutkan pentingnya pendidikan akhlak, Al-quran juga menunjukkan siapa
figur yang harus dicontoh dan dijadikan sebagai uswatun hasanah. Sebagaimana
firman-Nya dalam QS.Al-Ahzab: 21:

YY) T &8 Sl Al A G8 Sl A dpd i U5 o T

Artinya: “Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang
baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan
(kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah”

5) Tujuan Pendidikan Akhlak

Secara umum tujuan pendidikan akhlak adalah sebagai upaya mewujudkan
sikap dapat memahami dan berkomunikasi dalam menjaga hubungan tentang peranan
orang lain, menjaga keselamatan, kebahagiaan, keharmonisan serta keselarasan dalam
pergaulan hidup (Zainuddin, 2004: 6). Pada dasarnya tujuan pendidikan akhlak
merupakan bagian dari tujuan pendidikan nasional yang termaktub dalam UU No. 20
tahun 2003 tentang sistem pendidikan nasional (sisdiknas) pasal 3, yaitu
berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman

dan bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa, berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap,

1188



kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung
jawab. Sesungguhnya tujuan diberlakukan-nya pendidikan tersebut mengarah pada
visi  pendidikan nasional merupakan salah satu bagian dari strategi
pembangunan pendidikan nasional yang terdapat pada penjelasan penjelasan UU No.
20 tahun 2003 tentang sistem pendidikan nasional.

Perspektif filsafat pendidikan Islam, tujuan pokok pendidikan akhlak adalah:

a) Memelihara diri peserta didik agar sepanjang hidupnya, tetap berada dalam
fitrah-nya,baik dalam arti suci dan bersih dari dosa dan maksiat, maupun dalam
arti bersyahadat atau bertauhid kepada Allah swt.

b) Menanamkan prinsip-prinsip, kaidah-kaidah, atau norma-norma tentang baik-
buruk atau terpuji-tercela ke dalam diri dan kepribadian peserta didik agar mereka
berkemampuan memilih untuk menampilkan perilaku yang baik atau terpuji dan
menghindari atau meninggalkan semua perilaku buruk atau tercela dalam
kehidupannya (Al-Rasyidin, 2017: 75).

Pendidikan akhlak di sekolah dapat dimulai dengan memberikan contoh yang
dapat dijadikan teladan bagi murid dengan diiringi pemberian pembelajaran seperti
keagamaan dan kewarganegaraan sehingga dapat membentuk individu yang berjiwa
sosial, berpikir kritis, memiliki dan mengembangkan cita-cita luhur, mencintai dan

menghormati orang lain, serta adil dalam segala hal.

6). Metode Pendidikan Akhlak

Sebagai makhluk dwi dimensi fisik-non fisik, metode pendidikan akhlak harus
fungsional dan memungkinkan bagaimana menanamkan prilaku terpuji ke dalam
dimensi fisikal dan non fisikal manusia. Sebagai makhluk yang memiliki natur baik,
metode pendidikan akhlak harus fungsional dan memungkinkan bagi memelihara fitrah
yang suci, bersih dan bertauhid kepada Allah swt. Sebagai makhluk yang berpotensi
menerima pengaruh dari sesama dan alam semesta, metode pendidikan akhlak, harus
fungsional dan memungkinkan dalam membekali manusia dengan kemampuan
meninggalkan prilaku tidak terpuji dan memilih prilaku terbaik untuk ditampilkan
dalam kehidupannya (Al-Rasyidin, 2017: 77).

Pendidikan akhlak melalui keteladanan harus diikuti dengan penerapan metode
latihan dan pembiasaan. Secara bertahap, tetapi berkesinambungan. Dalam konteks
ibadah salah satu hadis yang berkenaan dengan pendidikan akhlak melalui keteladanan,
Rasul saw bersabda:

1189



loha allg adle B e ) Jslsy OB 08032 Ge anl e el ) 5508 G
M s e AU 2a g gl b s ylalg Gpi al SU 24 5 33alL ASHY
(3ol S B 35la g an AT) galiadll b

Artinya: “suruhlah anak-anakmu mengerjakan salat ketika mereka brumur
tujuh tahun. Pukullah mereka, jika mereka meninggalkan salat, ketika usia

sudah mencapai sepuluh tahun” (Al-Hasyimi, 2002: 17).

Beberapa metode yang dapat digunakan dalam pendidikan akhlak, antara lain:

a) Metode langsung, yaitu dengan cara mempergunakan petunjuk, tuntunan, nasihat,
menyebutkan manfaat dan bahayanya sesuatu. Kepada murid dijelaskan hal-hal
yang bermanfaat dan yang tidak, menuntunnya pada amal-amal baik, mendorong
mereka berbudi pekerti yang tinggi dan menghindari hal-hal yang tercela.

b) Metode tidak langsung, yaitu dengan jalan sugesti, seperti mendiktekan sajak-
sajak yang mengandung hikmah-hikmah kepada anak-anak, memberikan nasihat-
nasihat dan berita-berita berharga, mencegah mereka dari membaca sajak-sajak
yang kosong, termasuk yang menggugah soal-soal cinta dan pelakon-pelakonnya.

c) Mengambil manfaat dari kecenderungan dan pembawaan anak-anak dalam
rangka pendidikan akhlak. Sebagai contoh, mereka senang meniru ucapan-
ucapan, perbuatan-perbuatan, gerak-gerik orang-orang yang berhubungan erat
dengan mereka (Athiyah al-Abrasyi, 2003: 116-118).

7) Materi Pendidikan Akhlak

1190

Maksud dari materi pendidikan akhlak adalah kumpulan dasar-dasar pendidikan
akhlak serta keutamaan sikap dan watak yang harus dimiliki oleh seorang anak yang
dapat dijadikan kebiasaannya sejak usia dini hingga dewasa (Ulwan Nasih, 2014: 132).
Ada tiga hal pokok yang dapat dipahami sebagai materi pendidikan akhlak, yaitu hal-
hal yang wajib bagi kebutuhan tubuh manusia, hal-hal yang wajib bagi jiwa, dan hal-hal
yang wajib bagi hubungan dengan sesama manusia. Ketiga pokok materi tersebut dapat
diperoleh dari ilmu-ilmu yang secara garis besar dapat dikelompokkan menjadi dua.

Pertama, ilmu-ilmu yang berkaitan dengan pemikiran yang selanjutnya disebut al-ulum



al-fikriyah, dan kedua, ilmu-ilmu yang berkaitan dengan indera yang selanjutnya

disebut al-ulum al-hissiyah.

8) Ruang Lingkup Akhlak
Dalam hal ini ruang lingkup pendidikan akhlak tidak berbeda dengan ruang
lingkup ajaran islam yang berkaitan dengan pola hubungannya dengan tuhan, sesama
makhluk dan juga alam semesta. Sebagaimana di paparkan ruang lingkupnya sebagai
berikut:
a) Akhlak kepada Allah Swt
Yang dimaksud dengan akhlak kepada Allah adalah sikap atau perbuatan yang
seharusnya dilakukan manusia sebagai makhluk kepada tuhan sebagai Khalig.
b) Akhlak kepada sesama manusia
Menurut Hamzah Ya“cob, akhlak kepada sesama manusia adalah sikap atau
perbuatan manusia yang satu terhadap yang lain. Akhlak kepada sesama manusia
meliputi akhlak kepada orang tua, akhlak kepada saudara, akhlak kepada
tetangga, akhlak kepada sesama muslim, akhlak kepada kaum lemah, termasuk
juga akhlak kepada orang lain yaitu akhlak kepada guru-guru merupakan orang

yang berjasa dalam memberikan ilmu pengetahuan (Nata, 2002: 4).

9) Peran Penting Pendidikan Akhlak

Pendidikan akhlaq pada dasarnya adalah suatu proses edukasi untuk membantu
setiap individu muslim mengaktualisasi potensi dirinya, baik jasmani maupun rohani
(al-’aql, al- qalb, dan al-nafs), agar berkemampuan menata hubungan baik dengan
Allah Swt, diri sendiri, sesama manusia, dan alam semesta. Pengertian dan tujuan di
atas, menjelaskan bahwa pendidikan akhlag sangat berperan penting dalam upaya
menciptakan individu dan masyarakat yang beradab. Tanpa pendidikan akhlag, tidak
akan tercipta individu dan masyarakat yang memiliki kualifikasi dan kompetensi untuk
menampilkan prilaku mulia dalam kehidupan spiritual, sosial dan peradaban, apalagi
saat ini kita berada pada era globalisasi, yang memang harus dituntut memiliki akhlag
mulia sebagai filter dalam bertindak dan berbuat sesuatu.

Menyadari pentingnya pendidikan akhlag dalam Islam, maka proses edukasi
untuk menza’lim, men tarbiyah atau men fa’dib kannya ke dalam hati setiap muslim
adalah merupakan sebuah keniscayaan. Dalam sejarah Muhammad Saw, di samping
menanamkan keimanan kepada Allah Swt, tarbiyah al-akhlag merupakan aktivitas

1191



yang beliau lakukan sepanjang kehidupannya. Pensucian jiwa dan penguatan keimanan
adalah tujuan utama dari dasar-dasar sistem pendidikan Islam yang telah diletakkan
Rasulullah (Nasution, 1995: 42).

10) Pendidikan Akhlak di Lingkungan Pondok Pesantren

Kehidupan di dalam pondok pesantren para santri tidak lepas dari bimbingan,
pendidikan, dan pengawasan dari para kiai, dan ustadz serta berada dalam satu
lingkungan yang berasrama. Pembelajaran berbasis pondok pesantren dari realitas
alam dan kehidupan membangun karakter mandiri yang dikembangkan adalah
disiplin dan bersungguh-sungguh, kemandirian dan kerja keras, religius,
kebersamaan, tolong menolong, peduli, kasih  sayang, kesederhanaan, hormat, santun,
tanggung jawab, jujur, dan ikhlas (Machali Imam, 2014: 108).

Tujuan  pondok  pesantren  sendiri pada umumnya yaitu menciptakan
santri yang mempunyai akhlakul karimah disertai dengan landasan hidup yang kuat
berdasarkan Alquran dan Hadist. Sehingga jiwa seorang santri dapat dibentuk dan
dikembangan dengan baik untuk menjadi Muslim yang patuh pada perintah Allah
Swt, memiliki kebaikan dan karakter yang baik, dapat menunjukkan kepribadian
yang kuat dan mandiri, dan memiliki kemampuanintelektual (Masqon, 2011:
155).

11) Tujuan Pendidikan Pesantren

1192

Mastuhu merumuskan bahwa tujuan pendidikan pesantren adalah menciptakan
dan mengembangkan kepribadian muslim yaitu kepribadian yang beriman dan
bertagwa kepada tuhan, berakhlak mulia, bermanfaat bagi masyarakat atau berkhitmat
kepada masyarakat dengan jalan menjadi kawula atau abdi masyarakat seperti rasul
yaitu menjadi pelayan masyarakat sebagaimana kepribadian Nabi Muhammad
(mengikuti sunnah Nabi) mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh dalam kepribadian,
menyebarkan agama atau menegakkan Islam dan kejayaan umat Islam di tengah-tengah
masyarakat (‘izzul Islam wal Muslimin), serta mencintai lImu dalam rangka
mengembangkan kepribadian Indonesia yang muhsin bukan sekedar muslim. Namun
secara mendasar, tujuan dari pesantren adalah untuk membangun dan mengembangkan
kepribadian muslim yang taat kepada Allah swt, dalam kondisi beriman dan bertakwa.
Ketaatan ini, selanjutnya akan memancarkan kewajiban moral untuk menyebarkan

ajaran dan spirit Islam di antara manusia (Ismail SM, 2002: 55).



12) Model Pendidikan Akhlak di Pesantren

Pesantren mempunyai jiwa dan falsafah hidup yang ditanamkan kepada anak
didiknya. Jiwa dan falsafah inilah yang akan menjamin kelangsungan sebuah lembaga
pendidikan bahkan menjadi motor penggeraknya menuju kemajuan di masa depan.
Jiwa dan falsafah tersebut meliputi; Keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah
Islamiyah, dan kebebasan dalam menentukan lapangan perjuangan dan kehidupan
Panca jiwa ini menjadi landasan ideal bagi semua gerak langkah pesantren. Dalam
pendidikan pesantren jiwa keihlasan selalu ditonjolkan dalam berbagai aspek
kehidupan, baik dalam kontek kehiupan sosial, maupun dalam hal tujuan yang
diharapkan yaitu ilmu pengetahuan. Sehingga dengan jiwa tersebut peserta didik
(santri) akan mudah menerima apa yang diberikan guru (kiai), begitu juga sebaliknya
seorang kiai akan dengan ikhlas memberikan ilmu pengetahuannya kepada peserta
didiknya.

Model Pendidikan pesantren yang berbasis nilai, melakukan transformasi
kepribadian, akhlak, tingkah laku, pola fikir dan sikap. Bukan hanya mentransfer
informasi dan pengetahuan semata (aspek kognitif) dengan melalaikan aspek afektif
dan spikomotorik. Lingkungan pesantren adalah  suasana yang kondusif bagi
penyelenggaraan pendidikan karakter yang secara integritas dan menyeluruh
menerapkan tri dharma pendidikan.

B. Panca Jiwa Pondok Pesantren
1) Defenisi Panca Jiwa

Panca jiwa adalah lima nilai yang harus dijiwai dan ditanamkan oleh para santri
dalam membangun karakter yang dijalankan dalam kehidupan. Suasana pondok
pesantren sangat dekat dengan nilai-nilai kehidupan yang membangun karakter santri
untuk mempunyai jiwa keikhlasan, jiwa kesederhanaan, jiwa kemandirian, jiwa
persaudaraan, dan jiwa kebebasan untuk mempersiapkan diri menjadi individu berbudi
luhur, berakhlak mulia, dan bermakna untuk kehidupan yang lebih baik. Panca jiwa
pondok pesantren bukan hanya slogan saja, tetapi lima jiwa tersebut merupakan sebuah
pendidikan karakter yang harus dibentuk untuk para santri. Untuk membangun karakter
santri ada yang harus diperhatikan oleh seorang pengajar atau pengasuh melalui proses

kegiatan yang sering dilakukan.

1193



Iman Zarkasy, pendiri pondok pesantren modern Gontor Ponorogo berhasil
menidentifikasi karakter pesantren menjadi Panca Jiwa. Yaitu: 1) Keikhlasan, 2)
kesederhanaan, 3) berdikari, 4) Ukhuwah Islamiyah, dan 5) kebebasan (Imam Zarkasy,
2016: 39).

2) Panca Jiwa Pondok Pesantren
Kehidupan dalam Pondok Pesantren dijiwai oleh suasana-suasana yang dapat
kita simpulkan dalam panca jiwa sebagai berikut:

a. Jiwa Keikhlasan: sepi ing pamrih (tidak didorong oleh keinginan-keinginan
tertentu).

b. Jiwa Kesederhanaan: Kehidupan di dalam pondok diliputi suasana
kesederhanaan, tetapi agung. Sederhana bukan berarti pasif (nerimo), dan
bukanlah itu artinya untuk dan karena kemelaratan atau kemiskinan

c. Jiwa Berdikari (kesanggupan menolong diri sendiri): Didikan inilah merupakan
senjata yang ampuh

d. Jiwa Ukhuwah Islamiyah: Kehidupan di pondok meliputi suasana persaudaraan
yang akrab, suasana persatuan dan gotong royong, sehingga segala kesenangan
dirasakan bersama

e. Jiwa Kebebasan: bebas dalam berfikir dan berbuat, bebas dalam menentukan
masa depannya, dalam memilih jalan hidup didalam masyarakat

Jiwa yang menguasai suasana kehidupan Pondok Pesantren itulah yang dibawa
oleh para santri sebagai bekal pokok dalam kehidupannya di masyarakat. Dan jiwa
Pondok Pesantren inilah yang harus sentiasa dihidupkan, dipelihara dan dikembangkan
dengan sebaik-baiknya.

C. METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan jenis penelitian yang menggunakan metode kualitatif
dengan pendekatan historis. Pengumpulan data penelitian dilakukan dengan observasi,
wawancara, dan telaah dokumentasi. Populasi dalam penelitian ini adalah santri pondok
pesantren modern Ar-Raudhatul Hasanah Paya Bundung Medan dan Mawaridussalam desa
Tumpatan Batang Kuis Deli Serdang. Terdiri dari pimpinan, direktur pesantren, kepala madrasah,
kepala bagian pendidikan dan pengajaran, guru, dan santri. Analisis data dilakukan dengan cara
menyusun data, menghubungkan data, mereduksi, menyajikan dan kemudian
menyimpulkan. Sedangkan untuk mencapai reliabilitas data penelitian yang telah

terkumpul, yang kemudian diuji keabsahan datanya yang meliputi: kepercayaan

1194



(credibility), keteralihan (tranferability), kebergantungan (defendability), dan kepastian
(komfirmability).

D. HASIL PEMBAHASAN
1. Model Penanaman Akhlak Melalui Panca Jiwa

Panca jiwa yang dibangun pada pondok pesantren Darul Arafah dan
Mawaridussalam agar para santri memahami makna, nilai, dan tujuan pendidikan
sebenarnya; bahwa pendidikan yang penting adalah akhlaqul karimah dan kepribadian,
serta didukung dengan intelektualitas yang memadai. Penanaman nilai-nilai yang
terkandung di dalamnya bukan hanya sebatas kepada santri akan tetapi bersifat universal,
yaitu siapa saja yang berada dan hidup di lingkungan pondok pesantren. Dari panca jiwa
tersebut dapat membentuk santri-santri yang berakhlak baik atau mulia. Selain dari itu
tujuan dari pendidikan yang diterapkan di pondok pesantren adalah bukan semata-mata
untuk memperkaya kognisi santri dengan penjelasan-penjelasan tetapai meningkatkan
moral, melatih dan mempertinggi semangat, serta menghargai nilai-nilai spiritual dan
kemanusiaan, tujuan pendidikan pesantren bukan untuk mengejar kekuasaan, harta dan
keagungan duniawi, tetapi menanamkan kepada santri bahwa pendidikan adalah untuk
meningkatkan pengabdiannya kepada Allah.

Panca jiwa itu sangat penting ditanamkan dalam jiwa santri, maka di pondok
pesantren Mawaridussalam panca jiwa ini dilakukan setiap tahun, yaitu saat khutbatul
arsy, semua santri dari kelas satu sampai kelas enam wajib mengikutinya, sampai kalau
ada santri yang sakit sekalipun, maka ia akan diberikan wawasan tentang kehidupan di
pesantren itu tersendiri.

a). Pendidikan Akhlak Melalui Jiwa Keikhlasan

Jiwa ikhlas / keikhlasan merupakan nilai yang harus dijiwai oleh siapapun
yang berkecimpung di dalam pondok pesantren, tidak hanya santri tetapi juga berlaku
untuk kiyai, guru, dan juga semua yang tinggal dalam pondok pesantren. Jiwa
keikhlasan di pondok modern Mawaridusslam desa Tumpatan, menunjukkan bahwa
salah satu tugas dan tanggung jawab santri kelas IV yang diamanati untuk mengurus
organisasi sangat serius dan menunjukkan adanya jiwa keikhlasan pada diri mereka.
Hal ini terlihat dari keseriusan serta kesungguhannya dalam menjalankan amanat
tersebut. Seorang bagian keamanan yang selalu berkeliling pesantren setiap waktu
dengan mendayung sepeda ontel untuk mengontrol dan mengawasi setiap aktivitas
santri yang berangkat ke masjid maupun aktivitas lainnya. Yang terkadang apa yang

1195



telah dilakukannya tersebut apabila adanya kesalahan atau kekeliruan mereka juga
harus siap menerima konsekwensinya. Dalam artian ikhlas menerima akibat dari
perbuatannya. Sedangkan pada pondok pesantren modern Ar Raudhatul Hasanah Paya
Bundung Medan, menunjukkan bahwa menanamkan jiwa keikhlasan pada diri santri,
guru, dan semua warga pesantren adalah melalui pembiasaan. Pendidikan di pesantren
dilakukan 24 jam, sehingga apapun yang dilihat, dirasakan santri merupakan
pendidikan yang sangat berharga bagi kehidupannya. Jiwa keikhlasan ditanamkan
kepada santri agar mereka memahami makna, nilai, dan tujuan pendidikan yang
sebenarnya bahwa pendidikan yang sebenarnya adalah ahlak yang mulia dan

kepribadian serta didukung dengan intelektual yang memadai.

b). Pendidikan Akhlak pada Jiwa Kesederhanaan.

1196

Pendidikan kesederhanaan yang ditanamkan oleh pondok pesantren kepada
para santrinya bertujuan menyeragamkan, tidak membeda-bedakan. Sehingga
pendidikan bukan untuk menimbulkan diskriminasi tetapi saling menghargai. Nilai
pendidikan akhlak yang tertuang dalam jiwa kesederhanaan ini adalah nilai
kekuatan dan ketabahan yang menjadi syarat bagi suksesnya kehidupan dan
perjuangan hidup. di balik pendidikan kesederhanaan ini tersirat jiwa besar, jiwa
berani maju, dan pantang surut dalam berbagai situasi dan kondisi apapun, bahkan
dari sinilah hidup suburnya nilai-nilai akhlak yang kuat sebagai syarat bagi
tercapainya perjuangan dalam segala kehidupan. Penanaman jiwa kesederhanaan
pada santri bukan berarti mendidik, dan mencetak santri miskin, akan tetapi
menciptakan pola hidup yang dapat memenuhi kebutuhan hidup minimal tidak

berlebihan.

. Pendidikan Akhlak pada Jiwa Berdikari/Mandiri

Kemandirian pondok pesantren bukan saja hanya tercermin dari segi financial
saja, tetapi juga dari segi penyelenggaraan pendidikan dan pengajaran secara
keseluruahan. Untuk mandiri tidak mesti pondok pesantren harus kaya, kemandirian
itu merupakan suatu sikap mental dimana dengan bekal apa adanya pesantren bisa
maju, mandiri, begitu juga dengan para santrinya. Seorang santri yang memiliki
kemandirian, mereka akan memiliki rasa tanggung jawab yang besar dalam
bertindak, berpikir, memiliki prinsip, integritas tinggi, mau belajar, dan bersikap

sopan santun. Salah satu yang terkenal dari pesantren itu adalah kemandiriannya.



Kemandirian adalah kemampuan anak/santri untuk bisa melakukan berbagai
kegiatan, mengatur diri sendiri dan memilih serta memutuskan dengan percaya diri

serta kemampuan dalam bertanggung jawab.

d). Pendidikan Akhlak pada Jiwa Ukhuwah Islamiah

Lingkungan pondok pesantren merupakan lingkungan pertama yang menjadi
tempat berinteraksi antara sesama santri. Tentunya para santri yang tinggal di pondok
pesantren yang berinteraksi di lingkungan pondok pesantren berasal dari berbagai
latar belakang keluarga yang berbeda-beda, ada dari kalangan orang mampu, biasa
dan lain-lain. Jadi pondok pesantren melalui panca jiwa menanamkan kebersamaan
kepada semua santri, dan menjauhkan perbedaan. Jadi di pondok pesantren tidak ada
stratifikasi semuanya sama, sama-sama santri dan harus sama-sama saling membantu.

Akhlak merupakan hal utama yang harus diperhatikan, baik Akhlak yang
sifatnya vertikal maupun horizontal. Dikatakan bahwa, tidak sempurna
keimanan seseorang ketika hanya memperbaiki hubungan vertikal dan
meninggalkan hubungan horizontal. Maka di pesantren para santri bukan hanya
dibekali keilmuan tentang hubungannya dengan tuhannya saja, tetapi juga
ditanamkan bagaimana cara berinteraksi atau berhubungan dengan sesamanya

atau yang lebih dikenal dengan ukhwah islamiyah.

. Pendidikan Akhlak pada Jiwa Kebebasan

Pesantren merupakan lemabaga pendidikan Islam, mengajarkan tentang
kehidupan, kehidupan yang diajarkan pesantren adalah kebebasan. didalam sebuah
kebebasan disini merupakan bebas dalam menentukan masa depan dan memilih jalan
hidup yang diinginkan nya dan juga berjiwa besar dan optimis dalam menghadapi
kesulitan seusai menutut ilmu di pesantren,-. Santri diajari ilmu agama agar menjadi
manusia yang berarti bagi sebanyak banyak manusia. Artinya santri bebas dalam
berfikir dan berbuat, bebas dalam menentukan masa depannya, dalam memilih jalan
hidup didalam masyarakat kelak. Contoh konkritnya shalat pakai qunut silahkan tidak

pakai qunutpun ya monggo.

1197



2. Langkah-langkah dalam Penanaman Akhlak melalui Panca Jiwa

Penanaman akhlak pada diri santri tidak bisa bersifat instan. Jadi karena
pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan yang bertujuan membentuk manusia-
manusia yang berakhlak mulia, maka untuk mencapai hal tersebut langkah yang
diterapkan adalah dengan latihan dan bimbingan. Bahkan untuk mewujudkan hal
tersebut bisa dilakukan dari hal yang kecil seperti setiap Senin dan Kamis santri kita
latih berpuasa, agar mereka terbiasa. Salah satu langkah dalam menanamkan akhlak
kepada santri adalah melalui keteladanan. Santri akan dapat mempraktikkan dengan
mudah dari apa yang dilihatnya dari guru-guru yang ada di dalam pondok pesantren.
Penanaman pendidikan akhlak yang disertai dengan pembinaan secara
berkelanjutan itu merupakan suatu proses untuk membawa para santri kearah
menuju kedewasaan. Dengan memberikan pembinaan nilai-nilai agama baik
melalui pembiasaan, akan membentuk sikap keterbiasaan bagi santri sehingga ia
tidak merasa canggung dalam melakukannya. Sementara dari keteladanan,
diharapkan dapat meningkatkan karakter yang mengerti norma-norma yang
berlaku baik dan tidak melakukan perbuatan yang merugikan orang lain.

Dari beberapa paparan yang telah disampaikan di atas, maka peneliti dapat
menyimpulkan dan untuk lebih detilnya tentang penanaman akhlak hal melalui bagan

berikut ini:

Langkah dalam Penanaman akhlak

v

Akhlak tidak dapat
Ditanamkan
Secara Instan

v v

Pembiasaan Pelatihan & Melalui

Bimbingan Keteladanan

Gambar VII. Langkah dalam menanamkan akhlak

3. Faktor Pendukung dalam Penanaman Akhlak melalui Panca Jiwa
Faktor yang sangat mendukung terkait penanaman akhlak santri melalui panca jiwa

pondok pesantren adalah lingkungan. Pondok pesantren adalah lingkungan yang sangat

1198



kondusif dalam menanamkan akhlak kepada santri. Karena di dalamnya seluruh dewan
guru/ustadz, direktur pesantren membentuk keterlibatan. Kemudian penyempurnaan
segala sarana dan fasilitas yang ada, hal ini bertujuan agar lebih mudah bagi kami
sebagai pengasuh dan pendidik dalam menanamkan nilai-nilai akhlak pada jiwa santri.

Hal ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini:

Pendukung dalam Penanaman akhlak

!

Akhlak dapat
Ditanamkan dengan
Adanya daya dukung

v y v
Lingkungan Hidup & Sarana dan
Kondusif Aktivitas santri Fasilitas Memadai

Gambar VIII. Faktor pendukung dalam penanaman akhlak
E. KESIMPULAN

Pertama: Panca jiwa merupakan falsafah hidup yang memiliki nilai-nilai yang harus
dijiwai oleh semua yang hidup di pondok pesantren serta menjadi dasar dalam menjalankan
semua aktivitas kehidupan. Dan di dalam panca jiwa tersebut tersirat nilai-nilai akhlak yang
mulia dalam kehidupan baik secara individu maupun masyarakat. Kedua, Panca jiwa
merupakan ruhnya pondok. sumber kehidupan bagi para santri dan guru. Jadi panca jiwa
merupakan lima azas atau lima dasar yang harus ditanamkan dalam diri sehingga dapat
dijiwainya. Ketiga, panca jiwa merupakan penggerak seluruh aktivitas Proses penanaman
akhlak pada santri melalui Panca Jiwa bermula dari sosialisasi, penugasan, pembiasaan dan
berakhir pada penilaian. Nilai-nilai pendidikan akhlak yang ditanamkan melalui panca jiwa
dapat dilakukan dengan jiwa keikhlasan, kesederhanaan, berdikari/mandiri, ukhwah

islamiyah, dan kebebasan.

F. SARAN

Dalam penanaman Panca jiwa ini hendaknya secara menyeluruh, serta sangat
memberikan perhatian. Sebab disaat nilai-nilai ini tidak ditekankan kembali akan menjadi
sesuatu slogan semata. Serta keikhlasan ini hendaknya ditunjukkan oleh pimpinan yang
akan dapat diikuti oleh bawahan. Hendaknya pengenalan terahadap panca jiwa ini bukan
hanya dilakukan setiap awal tahun akan tetapi hendaknya ini dilakukan di setiap saat.

1199



Antara pendidikan dan pengajaran hendaknya diseimbangkan, sehingga para santri bukan
hanya dibekali dengan nilai-nilai secara praktik, akan tetapi ia juga dapat mengetahui dari
mana landasan praktik itu diketemukan. Kemudian Individu setiap santri hendaknya
memliki control disiplin yang baik. Sehingga dapat menghambat segala sesuatu yang
dapat merusak nilai-nilai panca jiwa.

1200



DAFTAR PUSTAKA

Al-Abrasy, Athiyah Muhammad. n.d. Al-Tarbiyyah Al-Islamiyah Wa Falasifatuha. Mesir: Isa
al-Babiy al-halabiy wa Syurakah.

Al-Attas, Naquib Mohammad Syaed. 1979. Aims and Objectives of Islamic Education.
Jeddah: King Abdul Aziz University.

Al-Hasyimi, Ahmad. 2002. Mukhtar Al-Ahadis Al-Nabawi. Bairut: Daar al-Fikr.

Al-Maraghi, Mustafa. n.d. Tafsir Al-Maraghi. Juz 1. Bairut: Daar al-Fikr.

Al-Rasyidin. 2017. Falsafah Pendidikan Islam: Membangun Kerangka Ontologi,
Epistomologi, Dan Aksiologi Praktik Pendidikan Islami. 5th ed. Bandung: Citapustaka
Media Perintis.

Al-Syaibani Al-Thoumy, Muhammad Omar. 1979. Falasaf Pendidikan Islam, Terj. Hasan
Langgulung. Jakarta: Bulan Bintang.

Athiyah al-Abrasyi, Muhammad. 2003. Prinsip-Prinsip Dasar Pendidikan Islam. Bandung:
Pustaka Setia.

Depdiknas. 2008. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama.

Dofier, Zamakhsyari. 1990. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kiai.
Jakarta: LP3ES.

Imam Zarkasy. 2016. Dari Gontor Merintis Pesantren Modern. Ponorogo: Unida Gontor
Press.

Ismail SM, dkk. 2002. Dinamika Pesantren Dan Madrasah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Lois, Ma’luf. 1989. Al-Munjid Fi Al-Lughah Wa Al-A4 ’lam. Bairut: Daar al-Masyriq.

Machali Imam, dkk. 2014. “Pembentukan Karakter Mandiri Melalui Pendidikan Agriculture
Di Pondok Pesantren.” Jurnal Pendidikan Dan Karakter 2: 108.

Masqon, Dihyatun. 2011. “Dynamic of Pondok Pesantren as Indegenous Islamic Education
Centre In Indonesia.” Tsagafah 1: 155.

Mc. Donald, J Frederic. 1959. Educational Psychology. San Francisco: Wadsworth
Publishing Company Inc.

Nasution, Harun. 1995. Islam Rasional. Bandung: Mizan

Nata, Abuddin. 2002. Akhlak Tasawuf. Jakarta: Rajawali Pers.

Puniman, Ach., and Kadarisman Kadarisman. 2018. “Pendidikan Anak Dalam Perspektif
Islam.” Alpen: Jurnal Pendidikan Dasar 1 (1). https://doi.org/10.24929/alpen.v1il.1.

Raharjo, Dkk. 1999. Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Tokoh Klasik Dan Kontemporer.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

1201



Syafaruddin, dkk. 2014. limu Pendidikan Islam. Jakarta: Hijri Pustaka Utama.
Ulwan Nasih, Abdullah. 2014. Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam. Solo: Insan Kamil.
Zainuddin, Din. 2004. Pendidikan Budi Pekerti Dalam Perspektif Islam. Jakarta: al-Mawardi

Prima.

1202



