
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 11/NO: 01 Februari 2022 P-ISSN: 2614-4018 

DOI: 10.30868/ei.v11i01.2980      E-ISSN: 2614-8846 

1183 

MODEL PENANAMAN AKHLAK SANTRI MELALUI PANCA JIWA  

DI PONDOK PESANTREN MODERN SUMATERA UTARA 

 
Abd. Mukti, Syamsu Nahar, Muhammad Baihaqi 

 

Universitas Islam Negeri Sumatera Utara Medan 

abdmukti@uinsu.ac.id 

syamsunahar@uinsu.ac.id 

abdmukti@uinsu.ac.id 

  

 

ABSTRACT 
This study aims to reveal how much influence the five souls have in instilling morals in 

students. The philosophy of life instilled by the modern Islamic boarding schools Ar-

Raudhatul Hasanah and Mawaridusslam to their students is the Five Souls, which includes 

the soul of sincerity, the spirit of simplicity, the spirit of self-reliance, the spirit of ukhuwah 

Islamiyah and the free spirit. An interesting thing in this context, Panca Jiwa is a 

philosophy, basis and principle of life in Islamic boarding schools which contains values of 

moral education that affect the personality of students.This type of research uses a 

qualitative method with a historical approach. Research data collection is done by 

observation, interviews, and document review. Data analysis is done by compiling data, 

connecting data, reducing, presenting and then concluded. Meanwhile, to achieve the 

reliability of the research data that has been collected, which is then tested for the validity of 

the data.The findings show that through the Five Souls; The spirit of nerimo (active not 

passive) is formed, the spirit of fairness according to needs, instilling a spirit of 

responsibility that does not always expect from others, the spirit of togetherness, and the 

spirit of accepting differences. 

 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mengungkap seberapa besar pengaruh panca jiwa dalam 

menanamkan akhlak pada diri santri. Falsafah hidup yang ditanamkan pondok pesantren 

modern Ar-Raudhatul Hasanah dan Mawaridusslam kepada para santrinya adalah Panca 

Jiwa, yang meliputi jiwa keikhlasan, jiwa kesederhanaan, jiwa berdikari, jiwa ukhuwah 

islamiyah dan jiwa bebas. Suatu hal yang menarik dalam kontek ini, Panca  Jiwa merupakan 

falsafah, dasar dan prinsip hidup di pesantren yang mengandung nilai-nilai pendidikan 

akhlak yang berpengaruh terhadap kepribadian santri serta menjadi pedoman ketika mereka 

hidup diluar pesantren, dan mampu mengaplikasikan dirinya di masyarakat. Jenis penelitian 

ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan historis. Pengumpulan data penelitian 

dilakukan dengan observasi, wawancara, dan telaah dokumen. Analisis data dilakukan 

dengan cara menyusun data, menghubungkan data, mereduksi, menyajikan dan kemudian 

menyimpulkan. Sedangkan untuk mencapai reliabilitas data penelitian yang telah terkumpul, 

yang kemudian diuji keabsahan datanya yang meliputi: kepercayaan (credibility), keteralihan 

(tranferability), kebergantungan (defendability), dan kepastian (komfirmability). Hasil 

temuan menunjukkan bahwa melalui Panca Jiwa; menanamkan  jiwa nerimo; ikhlas (sepi ing 

pamrih), jiwa kewajaran sesuai dengan kebutuhan, menanamkan jiwa tanggungjawab tidak 

selalu berharap pada orang lain, jiwa kebersamaan, serta jiwa menerima perbedaan 

pandangan. 

Keyword: Model, Akhlak, dan Panca Jiwa 

  

mailto:abdmukti@uinsu.ac.id
mailto:syamsunahar@uinsu.ac.id
mailto:abdmukti@uinsu.ac.id


1184 

A. PENDAHULUAN 

Dalam ajaran Islam, akhlaq merupakan akar dari semua kebaikan dan keutamaan 

yang akan memberi nilai seseorang dari segala sikap dan prilakunya dihadapan Allah dan 

makhluk lainnya. Akhlak memiliki posisi  yang amat sangat penting  dalam kehidupan 

manusia, oleh karena itu akhlak tidak sekedar menjadi dasar  tetapi juga memberi 

inspirasi,  bagi terbentuknya teori pendidikan yang komprehensif. Dalam Islam sendiri 

akhlak memiliki beberapa keistimewaan dan karakteristik yang membedakannya dari 

sistem akhlak lainnya. Di antara karakteristik akhlak Islami tersebut adalah: (a) 

Rabbaniyah atau dinisbatkan kepada Rabb (Tuhan), (b) Insaniyah (bersifat manusiawi), (c) 

Syumuliyah (universal dan mencakup semua kehidupan), dan (d) Wasathiyah (sikap 

pertengahan) (Bafadhol, 2017: 45). Hal ini juga terlihat pada penghargaan tinggi yang 

dianugrahkan Allah kepada Rasulnya, sebagaimana firman Allah: 

٤وَاِنَّكَ لعََلٰى خُلقٍُ عَظِيْمٍ   

Artinya: “Sesungguhnya engkau benar-benar berbudi pekerti yang agung”. 

Secara mendasar pesantren adalah “tempat belajar para santri”, sedangkan pondok 

berarti “rumah atau tempat tinggal sederhana yang biasanya terbuat dari bambu dimana 

santri tinggal”. Di samping itu, “pondok” bisa juga berasal dari bahasa Arab “fanduk” 

yang berarti “hotel atau asrama”. Ada beberapa istilah yang ditemukan dan sering 

digunakan untuk menunjuk jenis pendidikan Islam tradisional khas Indonesia atau yang 

lebih terkenal dengan sebutan pesantren (Dofier, 1990: 18). 

Pendidikan yang diterapkan pesantren adalah  totalitas pendidikan dengan 

mengandalkan  keteladanan, penciptaan lingkungan dan pembiasaan melalui berbagai 

tugas dan kegiatan. Sehingga  apa yang dilihat, dirasakan, didengar  dan dikerjakan oleh 

santri adalah bentuk pendidikan yang sebenarnya. Pesantren sebagai salah satu khazanah 

kekayaan budaya dan pendidikan di Indonesia  bisa  dijadikan model dalam pendidikan 

akhlak yang ideal  bagi bangsa.  

Penerapan  pendidikan akhlak di pondok pesantren modern Ar-Raudhahtul  

Hasanah dan pondok pesantren modern Mawaridussalam  terilhami oleh konsep 

pendidikan sebagaimana yang diungkapkan oleh al Abrasy, yaitu  proses mengurus dan  

mendidik manusia bertujuan untuk memperbaiki kehidupannya  kearah yang lebih 

sempurna. Sistem pendidikan yang dijalankan baik di pondok pesantren modern  Ar-

Raudhatul Hasanah maupun di pondok pesantren modern Mawaridussalam sebagian besar 

mengadopsi dari sistem pendidikan yang diterapkan oleh pondok pesantren modern 



1185 

Darussalam Gontor, begitu juga  model penanaman akhlak yang tertuang dalam Panca 

Jiwa, yang merupakan nilai-nilai yang harus dijiwai oleh siapapun yang berada 

dilingkungan pondok pesantren. Panca Jiwa ini dibangun agar santri memahami makna,  

nilai, dan tujuan  dari pendidikan  yang sebenarnya. Bahwa pendidikan yang terpenting 

adalah akhlak yang mulia dan kepribadian serta didukung oleh intelektualitas yang 

memadai. Sehingga panca jiwa dijadikan sebagai falsafah hidup bagi kiyai, santri, dan 

juga guru. 

Maka dari itu berdasarkan hasil mini research yang penulis lakukan baik di pondok 

pesantren modern Ar-Raudhatul Hasanah maupun di pondok pesantren modern 

Mawaridussalam terdapat suatu fenomena yang langka dan jarang ditemukan, yaitu  

seorang santri yang masih duduk di kelas VI atau sederajat dengan kelas XII, mengayun 

sebuah sepeda ontel berkeliling dari satu kamar ke kamar yang lainnya untuk mengontrol, 

mengawasi, dan  menyeru para santri (adik-adiknya) pergi ke masjid, dan hal ini 

dikerjakan setiap hari. Sementara ia masih berstatus  seorang santri yang sama-sama 

belajar dan menuntut ilmu. Disamping itu juga terlihat beberapa santri yang sedang 

menyapu, mengepel dan membersihkan kamar tempat mereka tinggal, satu dan lainnya 

saling membantu dalam mengerjakan tugas yang mereka emban. Disisi lain terlihat 

beberapa santri yang sedang mendorong gerobak berkeliling dari satu tempat ke tempat 

lainnya untuk mengutip dan memasukkan sampah ke dalam gerobak yang mereka bawa, 

jiwa semangat, rasa kebersamaan dan gotong royong, serta tidak menunjukkan rasa malu. 

Inilah beberapa penomena yang terlihat dari beberapa aktivitas yang dilakukan oleh para 

santri di pondok pesantren modern Ar-Raudhatul Hasanah dan Mawaridussalam.   

 

B. TINJAUAN PUSTAKA 

A. Model Penanaman  Akhlak 

1). Definisi Pendidikan 

Pendidikan  berasal dari kata “didik” dengan memberinya awalan “pe” dan 

akhiran “an”. Mengandung  arti “perbuatan” (hal, cara dan sebagainya) (Depdiknas, 

2008: 250). Sedangkan menurut seorang ahli Frederic J. Mc. Donald, dalam bukunya 

Educational Psychology, mengungkapkan bahwa education in the sense used here, is a 

process or an activity which is directed at producting desirable changes in the 

behaviour of human beings.  Pendidikan dalam pengertian yang digunakan di sini 

adalah sebuah proses  atau aktivitas yang menunjukkan pada proses perubahan yang 

diinginkan di dalam tingkah laku manusia (Mc. Donald, 1959: 4). Dalam Islam Istilah 



1186 

pendidikan mengacu kepada tiga bentuk, yakni Tarbiyah, Ta’dib, dan Ta’lim (Al-Attas, 

1979: 157).  

Menurut Syekh Mustafa al-Maraghi konsep Tarbiyah mencakup berbagai 

kebutuhan manusia, baik kebutuhan  jasmani dan rohani, kebutuhan dunia dan ahirat, 

serta kebutuhan terhadap kelestarian dirinya sendiri, sesamanya, alam lingkungan dan 

relasinya dengan tuhan (Al-Maraghi, n.d.). Ta’lim dimaknai sebagai proses 

menyampaikan dan penanaman  ilmu pengetahuan  ke dalam diri seseorang sehingga 

dapat berpengaruh terhadap akal, jiwa dan perbuatannya (Al-Abrasy, n.d.). Ketiga, 

Ta’dib. Menurut  Syaed Muhammad Naquib al-Attas memiliki arti mendidik. Maka 

kata Ta’dib, berarti pengenalan dan pengakuan yang secara berangsur-angsur 

ditanamkan ke dalam diri manusia dari segala sesuatu yang ada di dalam tatanan 

penciptaan-Nya. Dengan pendekatan ini, pendidikan akan berfungsi sebagai 

pembimbing kearah pengenalan, pengakuan dan kepribadiannya (Al-Abrasy, n.d.). 

Selain pegertian secara etimologi dan terminologi di atas, para ahli pendidikan 

Islam, seperti Asy-Syaibani menyatakan  bahwa pendidikan Islam adalah suatu  proses 

mengubah tingkah laku individu pada kehidupan pribadi, masyarat dan alam sekitarnya. 

Proses tersebut diakukan melalui  cara pendidikan dan pengajaran sebagai suatu 

aktivitas dasar dan profesi diantara sekian banyak profesi dasar  dalam masyarakat (Al-

Syaibani Al-Thoumy, 1979: 30). 

 

2) Definisi Akhlak 

Term   akhlak berasal dari bahasa Arab, yaitu dari asal kata “khulkun”  yang 

berarti perangai  atau budi pekerti (Syafaruddin, 2014: 67). Term  “akhlak”  adalah 

bentuk plural dari kata “khuluk”  yang berarti budi pekerti, perangai dan tingkah laku. 

Kata ini seakar dengan kata “khalik”  yang bermakna pencipta, jadi makhluk yang 

bermakna yang diciptakan, dan “khalik”  yang bermakna pencipta (Lois, 1989: 164). 

Secara etimologi  kata “akhlak” (  الأخلاق) merupakan jama' dari “khuluq” (ُخُلق ) yang 

masing-masing berakar dari kata “khalaqa” (  َخَلَق ) yang secara bahasa memiliki arti 

sebagai ciptaan. Dalam Kamus Besar Bahasa  Indonesia (KBBI) kata “ahklak”,  

diartikan sebagai budi pekerti atau kelakuan. Menurut Abudin Nata  kata “ahklak” 

berasal dari bahasa Arab, yaitu isim masdar (bentuk infinitif) dari kata “ahklaka-

yukhliku” yang artinya kebiasaan, kelaziman (Nata, 2002: 2). 

Dari beberapa pendapat tersebut, dapat disimpulkan bahwa: (1) akhlak adalah 

keadaan jiwa, sifat-sifat, atau nilai-nilai, (2) sifat-sifat atau nilai-nilai itu berada bahkan 



1187 

tertanam di dalam jiwa seseorang dan karenanya ia disebut hal li-nafs (keadaan jiwa), 

(3) sifat dan nilai-nilai itu dijadikan sebagai rujukan dalam menilai baik atau buruknya 

suatu prilaku atau perbuatan, (4) sifat dan nilai-nilai itu mendorong seseorang untuk 

melakukan atau meninggalkan  suatu perbuatan, dan (5) karena sifat dan nilai-nilai 

tersebut, telah tertanam di dalam jiwa, maka perbuatan yang ditampilkan seseorang itu 

muncul tanpa melalui proses pemikiran atau pertimbangan yang panjang. 

 

3). Makna Pendidikan Akhlak 

Pendidikan akhlak adalah pendidikan mengenai dasar-dasar akhlak dan 

keutamaan perangai yang harus dimiliki dan dijadikan kebiasaan oleh anak sejak masa 

balita sampai ia menjadi seorang mukallaf, seseorang yang telah siap mengarungi 

lautan kehidupan. Ia tumbuh dan berkembang dengan berpijak pada landasan iman 

kepada Allah dan terdidik untuk selalu kuat, ingat, bersandar, meminta pertolongan dan 

berserah diri hanya kepada-Nya, maka ia akan memiliki potensi dan respon yang 

instingtif dalam menerima setiap keutamaan dan kemuliaan. Di samping terbiasa 

melakukan akhlak mulia (Raharjo, 1999: 63). 

Akhlak terbagi ke dalam dua jenis, yaitu: (1) berasal dari natur atau karakter 

dasar manusia, dan (2) berasal atau diperoleh dari proses pembiasaan dan latihan. 

Karenanya, dari sisi ini akhlak itu ada yang sudah terbentuk sejak awal kehidupan 

manusia, dan ada pula yang terbentuk melalui upaya manusia lewat proses pembinaan 

atau latihan. Maskipun demikian baik dalam konteks pertama maupun kedua, akhlak itu 

bisa dididik ke dalam diri manusia (Al-Rasyidin, 2017: 74).  

Dalam  konteks sifat atau nilai-nilai yang merupakan anugrah dari Allah swt, 

pendidikan akhlak dapat didefinisikan sebagai suatu proses dalam memberian bantuan 

kemudahan kepada  peserta didik agar berkemampuan memelihara fitrahnya  yang suci, 

bersih, dan bersyahadah atau bertauhid kepada Allah swt. Sedangkan dalam konteks 

prinsip-prinsip atau kaidah-kaidah, atau norma-norma yang tertanam dalam jiwa 

seseorang melalui interaksinya dengan sesama makhluk di alam semesta, pendidikan 

akhlak dapat didefinisikan sebagai suatu proses pemberian bantuan kemudahan bagi 

individu peserta didik, agar berkemampuan memilih dan mempraktikkan prilaku terpuji 

dan menghindari serta meninggalkan semua prilaku buruk dan tercela (Al-Rasyidin 

2017). 

 

 



1188 

4). Dasar Pendidikan Ahklak 

Islam  agama yang sempurna, sehingga setiap ajaran yang ada dalam Islam 

memiliki dasar pemikiran, begitu pula dalam  pendidikan akhlak. Di antara ayat yang 

menyebutkan pentingnya akhlak adalah dalam surat Ali Imran ayat 104:  

نْكُمْ  ىِٕكَ هُمُ  وَلْتكَُنْ م ِ
ٰۤ
ةٌ يَّدْعُوْنَ اِلىَ الْخَيْرِ وَيَأمُْرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ۗ وَاوُلٰ امَُّ

١٠٤الْمُفْلِحُوْنَ   

  Artinya: “Hendaklah ada di antara kamu segolongan orang yang menyeru 

  kepada kebajikan, menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah  

  dari yang mungkar.111) Mereka itulah orang-orang yang beruntung”. 

Dalam ayat tersebut Allah swt menganjurkan hamba-Nya untuk dapat 

menasehati, mengajar, membimbing dan mendidik sesamanya dalam hal melakukan 

kebajikan dan meninggalkan keburukan. Dengan demikian Allah telah memberikan 

dasar yang jelas mengenai pentingnya pendidikan akhlak yang mana merupakan suatu 

usaha untuk membimbing dan mengarahkan manusia agar berbudi pekerti luhur dan 

berakhlaqul karimah.  

Selain menyebutkan pentingnya pendidikan akhlak, Al-quran juga menunjukkan siapa 

figur yang harus dicontoh dan dijadikan sebagai uswatun hasanah. Sebagaimana 

firman-Nya dalam QS.Al-Ahzab: 21: 

ِ اسُْوَةٌ حَسَنَةٌ ل ِمَنْ كَا َ كَثِيْرًاۗ لَقَدْ كَانَ لكَُمْ فيِْ رَسُوْلِ اللّٰه خِرَ وَذكََرَ اللّٰه َ وَالْيَوْمَ الْْٰ ٢١نَ يرَْجُوا اللّٰه  

  Artinya: “Sungguh, pada (diri) Rasulullah benar-benar ada suri teladan yang 

  baik bagimu, (yaitu) bagi orang yang mengharap (rahmat) Allah dan  

  (kedatangan) hari Kiamat serta yang banyak mengingat Allah” 

5) Tujuan Pendidikan Akhlak 

Secara umum tujuan pendidikan akhlak adalah sebagai upaya mewujudkan 

sikap dapat memahami dan berkomunikasi dalam menjaga hubungan tentang peranan 

orang lain, menjaga keselamatan, kebahagiaan, keharmonisan serta keselarasan dalam 

pergaulan hidup (Zainuddin, 2004: 6). Pada dasarnya tujuan pendidikan akhlak 

merupakan bagian dari tujuan  pendidikan nasional yang termaktub dalam UU No. 20 

tahun 2003 tentang sistem  pendidikan nasional (sisdiknas) pasal 3, yaitu 

berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman 

dan  bertakwa kepada Tuhan Yang Maha Esa,  berakhlak mulia, sehat, berilmu, cakap, 



1189 

kreatif, mandiri, dan menjadi warga negara yang demokratis serta bertanggung 

jawab. Sesungguhnya tujuan diberlakukan-nya pendidikan tersebut  mengarah  pada 

visi pendidikan nasional merupakan salah satu bagian dari strategi 

pembangunan  pendidikan nasional yang terdapat pada  penjelasan penjelasan UU No. 

20 tahun 2003 tentang sistem pendidikan nasional.  

Perspektif  filsafat pendidikan Islam, tujuan pokok pendidikan akhlak adalah: 

a) Memelihara diri peserta didik agar sepanjang hidupnya, tetap berada   dalam 

fitrah-nya,baik dalam arti suci dan bersih dari dosa dan maksiat, maupun dalam 

arti bersyahadat atau bertauhid kepada Allah swt. 

b) Menanamkan  prinsip-prinsip, kaidah-kaidah, atau norma-norma tentang baik-

buruk atau terpuji-tercela ke dalam diri dan kepribadian peserta didik agar mereka 

berkemampuan memilih untuk menampilkan perilaku yang baik atau terpuji dan 

menghindari atau meninggalkan semua perilaku buruk atau tercela dalam 

kehidupannya (Al-Rasyidin, 2017: 75). 

Pendidikan akhlak di sekolah dapat dimulai dengan memberikan contoh yang 

dapat dijadikan teladan bagi murid dengan diiringi pemberian pembelajaran seperti 

keagamaan dan kewarganegaraan sehingga dapat membentuk individu yang  berjiwa 

sosial, berpikir kritis, memiliki dan mengembangkan cita-cita luhur, mencintai dan 

menghormati orang lain, serta adil dalam segala hal.  

 

6). Metode Pendidikan Akhlak 

Sebagai makhluk dwi dimensi fisik-non fisik, metode pendidikan akhlak harus 

fungsional dan memungkinkan bagaimana menanamkan prilaku terpuji ke dalam 

dimensi fisikal dan non fisikal manusia. Sebagai makhluk yang memiliki natur baik, 

metode pendidikan akhlak harus fungsional dan memungkinkan bagi memelihara fitrah 

yang suci, bersih dan bertauhid  kepada Allah swt. Sebagai makhluk yang berpotensi 

menerima pengaruh dari sesama dan alam semesta, metode pendidikan akhlak, harus 

fungsional dan memungkinkan dalam membekali manusia dengan kemampuan 

meninggalkan  prilaku tidak terpuji dan memilih prilaku terbaik untuk ditampilkan 

dalam kehidupannya (Al-Rasyidin, 2017: 77). 

Pendidikan akhlak melalui keteladanan harus diikuti dengan penerapan metode 

latihan dan pembiasaan. Secara bertahap, tetapi berkesinambungan. Dalam konteks 

ibadah salah satu hadis yang berkenaan dengan pendidikan akhlak melalui keteladanan, 

Rasul saw bersabda: 



1190 

 

هِ  ِ صَلهى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلهمَ مُرُوا   عَنْ عَمْرِو بْنِ شُعَيْبٍ عَنْ أبَِيهِ عَنْ جَد ِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّه

قوُا بَيْنهَُ  مْ  أوَْلادَكُمْ بِالصهلاةِ وَهُمْ أبَْنَاءُ سَبْعِ سِنِينَ وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أبَْنَاءُ عَشْرٍ وَفرَ ِ

 )فيِ الْمَضَاجِعِ )أخرجه ابوداود في كتاب الصلاة

 

 

  Artinya: “suruhlah anak-anakmu mengerjakan salat ketika mereka brumur 

  tujuh tahun. Pukullah mereka, jika mereka meninggalkan salat, ketika usia 

  sudah mencapai sepuluh tahun” (Al-Hasyimi, 2002: 17). 

 

Beberapa metode yang dapat digunakan dalam pendidikan akhlak, antara lain: 

a) Metode langsung, yaitu dengan cara mempergunakan petunjuk, tuntunan, nasihat, 

menyebutkan manfaat dan bahayanya sesuatu. Kepada murid dijelaskan hal-hal 

yang bermanfaat dan yang tidak, menuntunnya pada amal-amal baik, mendorong 

mereka berbudi pekerti yang tinggi dan menghindari hal-hal yang tercela. 

b) Metode tidak langsung, yaitu dengan jalan sugesti, seperti mendiktekan sajak-

sajak yang mengandung hikmah-hikmah kepada anak-anak, memberikan nasihat-

nasihat dan berita-berita berharga, mencegah mereka dari membaca sajak-sajak 

yang kosong, termasuk yang menggugah soal-soal cinta dan pelakon-pelakonnya. 

c) Mengambil manfaat dari kecenderungan dan pembawaan anak-anak dalam 

rangka pendidikan akhlak. Sebagai contoh, mereka senang meniru ucapan-

ucapan, perbuatan-perbuatan, gerak-gerik orang-orang yang berhubungan erat 

dengan mereka (Athiyah al-Abrasyi, 2003: 116-118). 

 

7) Materi Pendidikan Akhlak 

Maksud dari materi pendidikan akhlak adalah kumpulan dasar-dasar pendidikan 

akhlak serta keutamaan sikap dan watak yang harus dimiliki oleh seorang anak yang 

dapat  dijadikan kebiasaannya sejak usia dini hingga dewasa (Ulwan Nasih, 2014: 132). 

Ada tiga hal pokok yang dapat dipahami sebagai materi pendidikan akhlak, yaitu hal-

hal yang wajib bagi kebutuhan tubuh manusia, hal-hal yang wajib bagi jiwa, dan hal-hal 

yang wajib bagi hubungan dengan sesama manusia. Ketiga pokok  materi tersebut dapat 

diperoleh dari ilmu-ilmu yang secara garis besar dapat dikelompokkan menjadi dua. 

Pertama, ilmu-ilmu yang berkaitan dengan pemikiran yang selanjutnya disebut al-ulum 



1191 

al-fikriyah, dan kedua, ilmu-ilmu yang berkaitan dengan indera yang selanjutnya 

disebut al-ulum al-hissiyah. 

 

8) Ruang Lingkup Akhlak 

Dalam hal ini ruang lingkup pendidikan akhlak tidak berbeda dengan ruang 

lingkup ajaran islam yang berkaitan dengan pola hubungannya dengan tuhan, sesama 

makhluk dan juga alam semesta. Sebagaimana di paparkan ruang lingkupnya sebagai 

berikut: 

a) Akhlak kepada Allah Swt 

Yang dimaksud dengan akhlak kepada Allah adalah sikap atau perbuatan yang 

seharusnya dilakukan manusia sebagai makhluk kepada tuhan sebagai Khaliq. 

b) Akhlak kepada sesama manusia 

Menurut Hamzah Ya‟cob, akhlak kepada sesama manusia adalah sikap atau 

perbuatan manusia yang satu terhadap yang lain. Akhlak kepada sesama manusia 

meliputi akhlak kepada orang tua, akhlak kepada saudara, akhlak kepada 

tetangga, akhlak kepada sesama muslim, akhlak kepada kaum lemah, termasuk 

juga akhlak kepada orang lain yaitu akhlak kepada guru-guru merupakan orang 

yang berjasa dalam memberikan ilmu pengetahuan (Nata, 2002: 4). 

 

9) Peran Penting Pendidikan Akhlak 

Pendidikan akhlaq pada dasarnya adalah suatu proses edukasi untuk membantu 

setiap individu muslim mengaktualisasi potensi dirinya, baik jasmani maupun rohani 

(al-’aql, al- qalb, dan al-nafs), agar berkemampuan menata hubungan baik dengan 

Allah Swt, diri sendiri, sesama manusia, dan alam semesta. Pengertian dan tujuan di 

atas, menjelaskan bahwa pendidikan akhlaq sangat berperan penting dalam upaya 

menciptakan individu dan masyarakat yang beradab. Tanpa pendidikan akhlaq, tidak 

akan tercipta individu dan masyarakat yang memiliki kualifikasi dan kompetensi untuk 

menampilkan prilaku mulia dalam kehidupan spiritual, sosial dan peradaban, apalagi 

saat ini kita berada pada era globalisasi, yang memang harus dituntut memiliki akhlaq 

mulia sebagai filter dalam bertindak dan berbuat sesuatu. 

Menyadari pentingnya pendidikan akhlaq dalam Islam, maka proses edukasi 

untuk menta’lim, men tarbiyah atau men ta’dib kannya ke dalam hati setiap muslim 

adalah merupakan sebuah keniscayaan. Dalam sejarah Muhammad Saw, di samping 

menanamkan keimanan kepada Allah Swt, tarbiyah al-akhlaq merupakan aktivitas 



1192 

yang beliau lakukan sepanjang kehidupannya. Pensucian jiwa dan penguatan keimanan 

adalah tujuan utama dari dasar-dasar sistem pendidikan Islam yang telah diletakkan 

Rasulullah (Nasution, 1995: 42). 

 

10) Pendidikan Akhlak di Lingkungan Pondok Pesantren 

Kehidupan  di dalam  pondok  pesantren  para santri tidak lepas dari bimbingan, 

pendidikan,  dan pengawasan dari   para kiai, dan   ustadz serta berada dalam satu 

lingkungan yang berasrama.  Pembelajaran   berbasis pondok  pesantren  dari  realitas  

alam  dan kehidupan  membangun  karakter  mandiri yang dikembangkan adalah 

disiplin dan bersungguh-sungguh,    kemandirian  dan kerja  keras,  religius,  

kebersamaan, tolong menolong, peduli, kasih    sayang, kesederhanaan, hormat, santun,  

tanggung  jawab,  jujur,  dan  ikhlas (Machali Imam, 2014: 108). 

Tujuan    pondok    pesantren    sendiri pada  umumnya  yaitu  menciptakan  

santri yang mempunyai akhlakul karimah disertai  dengan  landasan  hidup  yang  kuat 

berdasarkan Alquran dan Hadist. Sehingga jiwa  seorang  santri  dapat  dibentuk  dan 

dikembangan  dengan  baik  untuk  menjadi Muslim  yang  patuh  pada  perintah  Allah 

Swt, memiliki kebaikan dan karakter yang baik,    dapat    menunjukkan    kepribadian 

yang   kuat   dan   mandiri,   dan   memiliki kemampuanintelektual (Masqon, 2011: 

155). 

 

11) Tujuan Pendidikan Pesantren 

Mastuhu merumuskan bahwa tujuan pendidikan pesantren adalah menciptakan 

dan mengembangkan kepribadian muslim yaitu kepribadian yang beriman dan 

bertaqwa kepada tuhan, berakhlak mulia, bermanfaat bagi masyarakat atau berkhitmat 

kepada masyarakat dengan jalan menjadi kawula atau abdi masyarakat seperti rasul 

yaitu menjadi pelayan masyarakat sebagaimana kepribadian Nabi Muhammad 

(mengikuti sunnah Nabi) mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh dalam kepribadian, 

menyebarkan agama atau menegakkan Islam dan kejayaan umat Islam di tengah-tengah 

masyarakat (‘izzul Islam wal Muslimin),  serta mencintai Ilmu dalam rangka 

mengembangkan kepribadian Indonesia yang muhsin bukan sekedar muslim. Namun 

secara mendasar, tujuan dari pesantren adalah untuk membangun dan mengembangkan 

kepribadian muslim yang taat kepada Allah swt, dalam kondisi beriman dan bertakwa. 

Ketaatan ini, selanjutnya akan memancarkan kewajiban moral untuk menyebarkan 

ajaran dan spirit Islam di antara manusia (Ismail SM, 2002: 55). 



1193 

 

12) Model Pendidikan Akhlak di  Pesantren 

Pesantren mempunyai jiwa dan falsafah hidup  yang ditanamkan kepada anak 

didiknya. Jiwa dan falsafah inilah yang akan menjamin kelangsungan sebuah lembaga 

pendidikan bahkan menjadi motor penggeraknya  menuju kemajuan di masa depan.  

Jiwa dan falsafah tersebut meliputi; Keikhlasan, kesederhanaan, kemandirian, ukhuwah 

Islamiyah, dan kebebasan dalam menentukan lapangan perjuangan dan kehidupan 

Panca jiwa ini menjadi landasan ideal bagi semua gerak langkah pesantren. Dalam 

pendidikan pesantren jiwa keihlasan selalu ditonjolkan dalam berbagai aspek 

kehidupan, baik dalam  kontek kehiupan sosial, maupun dalam hal tujuan yang 

diharapkan yaitu ilmu pengetahuan. Sehingga dengan jiwa tersebut peserta didik 

(santri) akan mudah menerima apa yang diberikan guru (kiai), begitu juga sebaliknya 

seorang kiai akan dengan  ikhlas memberikan ilmu pengetahuannya kepada peserta 

didiknya. 

Model Pendidikan pesantren  yang berbasis nilai, melakukan transformasi 

kepribadian, akhlak, tingkah laku, pola fikir dan sikap. Bukan hanya mentransfer 

informasi dan pengetahuan semata (aspek kognitif) dengan melalaikan aspek afektif 

dan spikomotorik. Lingkungan pesantren adalah  suasana yang kondusif bagi 

penyelenggaraan pendidikan karakter yang secara integritas dan menyeluruh 

menerapkan tri dharma pendidikan. 

 

B. Panca Jiwa Pondok Pesantren 

1) Defenisi Panca Jiwa 

Panca jiwa adalah lima nilai yang harus dijiwai dan ditanamkan oleh para santri 

dalam membangun karakter yang dijalankan dalam kehidupan. Suasana pondok 

pesantren sangat dekat dengan nilai-nilai kehidupan yang membangun karakter santri 

untuk mempunyai jiwa keikhlasan, jiwa kesederhanaan, jiwa kemandirian, jiwa 

persaudaraan, dan jiwa kebebasan untuk mempersiapkan diri menjadi individu berbudi 

luhur, berakhlak mulia, dan bermakna untuk kehidupan yang lebih baik. Panca jiwa 

pondok pesantren bukan hanya slogan saja, tetapi lima jiwa tersebut merupakan sebuah 

pendidikan karakter yang harus dibentuk untuk para santri. Untuk membangun karakter 

santri ada yang harus diperhatikan oleh seorang pengajar atau pengasuh melalui proses 

kegiatan yang sering dilakukan. 



1194 

Iman Zarkasy, pendiri pondok pesantren modern Gontor Ponorogo berhasil 

menidentifikasi karakter pesantren menjadi Panca Jiwa. Yaitu: 1) Keikhlasan, 2) 

kesederhanaan, 3) berdikari, 4) Ukhuwah Islamiyah, dan 5) kebebasan (Imam Zarkasy, 

2016: 39). 

 

2) Panca Jiwa Pondok  Pesantren  

Kehidupan dalam Pondok Pesantren dijiwai oleh suasana-suasana yang dapat 

kita simpulkan dalam panca jiwa sebagai berikut: 

a. Jiwa Keikhlasan: sepi ing pamrih (tidak didorong oleh keinginan-keinginan 

tertentu). 

b. Jiwa Kesederhanaan: Kehidupan di dalam pondok diliputi suasana 

kesederhanaan, tetapi   agung. Sederhana bukan berarti pasif (nerimo), dan 

bukanlah itu artinya untuk dan karena kemelaratan atau kemiskinan 

c. Jiwa Berdikari (kesanggupan menolong diri sendiri): Didikan inilah merupakan 

senjata yang ampuh 

d. Jiwa Ukhuwah Islamiyah: Kehidupan di pondok meliputi suasana persaudaraan 

yang akrab, suasana persatuan dan gotong royong, sehingga segala kesenangan 

dirasakan bersama  

e. Jiwa Kebebasan: bebas dalam berfikir dan berbuat, bebas dalam menentukan 

masa depannya, dalam memilih jalan hidup didalam masyarakat 

Jiwa yang menguasai suasana kehidupan Pondok Pesantren itulah yang dibawa 

oleh para santri sebagai bekal pokok dalam kehidupannya di masyarakat. Dan jiwa 

Pondok Pesantren inilah yang harus sentiasa dihidupkan, dipelihara dan dikembangkan 

dengan sebaik-baiknya. 

C. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian yang menggunakan metode kualitatif 

dengan pendekatan historis. Pengumpulan data penelitian dilakukan dengan observasi, 

wawancara, dan telaah dokumentasi. Populasi dalam penelitian ini adalah santri pondok  

pesantren modern Ar-Raudhatul Hasanah Paya Bundung Medan dan Mawaridussalam desa 

Tumpatan Batang Kuis Deli Serdang. Terdiri dari pimpinan, direktur pesantren, kepala madrasah, 

kepala bagian pendidikan dan pengajaran, guru, dan santri. Analisis data dilakukan dengan cara 

menyusun data, menghubungkan data, mereduksi, menyajikan dan kemudian 

menyimpulkan. Sedangkan untuk mencapai reliabilitas data penelitian yang telah 

terkumpul, yang kemudian diuji keabsahan datanya yang meliputi: kepercayaan 



1195 

(credibility), keteralihan (tranferability), kebergantungan  (defendability), dan kepastian 

(komfirmability). 

 

D. HASIL PEMBAHASAN 

1. Model Penanaman Akhlak Melalui Panca Jiwa 

Panca jiwa yang dibangun pada pondok pesantren Darul Arafah dan 

Mawaridussalam agar para santri memahami makna, nilai, dan tujuan pendidikan 

sebenarnya; bahwa pendidikan yang penting adalah akhlaqul karimah dan kepribadian, 

serta didukung dengan intelektualitas yang memadai. Penanaman nilai-nilai yang 

terkandung di dalamnya bukan hanya sebatas kepada santri akan tetapi bersifat universal, 

yaitu siapa saja yang berada dan hidup di lingkungan pondok pesantren. Dari panca jiwa 

tersebut dapat membentuk santri-santri yang berakhlak baik atau mulia. Selain dari itu 

tujuan dari pendidikan yang diterapkan di pondok pesantren adalah bukan semata-mata 

untuk memperkaya kognisi santri dengan penjelasan-penjelasan tetapai meningkatkan 

moral, melatih dan mempertinggi semangat, serta menghargai nilai-nilai spiritual dan 

kemanusiaan, tujuan pendidikan pesantren bukan untuk mengejar kekuasaan, harta dan 

keagungan duniawi, tetapi menanamkan kepada santri bahwa pendidikan adalah untuk 

meningkatkan pengabdiannya kepada Allah. 

Panca jiwa itu sangat penting ditanamkan dalam jiwa santri, maka di pondok 

pesantren Mawaridussalam panca jiwa ini dilakukan setiap tahun, yaitu saat khutbatul 

arsy, semua santri dari kelas satu sampai kelas enam wajib mengikutinya, sampai kalau 

ada santri yang sakit sekalipun, maka ia akan diberikan wawasan tentang kehidupan di 

pesantren itu tersendiri. 

a). Pendidikan Akhlak Melalui  Jiwa Keikhlasan 

Jiwa ikhlas / keikhlasan merupakan nilai yang harus dijiwai oleh siapapun 

yang berkecimpung di dalam pondok pesantren, tidak hanya santri tetapi juga berlaku 

untuk kiyai, guru, dan juga semua yang tinggal dalam pondok pesantren. Jiwa 

keikhlasan di pondok modern Mawaridusslam desa Tumpatan, menunjukkan bahwa 

salah satu tugas dan tanggung jawab santri kelas IV yang diamanati untuk mengurus 

organisasi sangat serius dan menunjukkan adanya jiwa keikhlasan pada diri mereka. 

Hal ini terlihat dari keseriusan serta kesungguhannya dalam menjalankan amanat 

tersebut. Seorang bagian keamanan yang selalu berkeliling pesantren setiap waktu 

dengan mendayung sepeda ontel untuk mengontrol dan mengawasi  setiap aktivitas 

santri yang berangkat ke masjid maupun aktivitas lainnya. Yang terkadang apa yang 



1196 

telah dilakukannya tersebut apabila adanya kesalahan atau kekeliruan mereka juga 

harus siap menerima konsekwensinya. Dalam artian ikhlas menerima akibat dari 

perbuatannya. Sedangkan pada pondok pesantren modern Ar Raudhatul Hasanah Paya 

Bundung Medan, menunjukkan bahwa menanamkan jiwa keikhlasan pada diri santri, 

guru, dan semua warga pesantren adalah melalui pembiasaan. Pendidikan di pesantren 

dilakukan 24 jam, sehingga apapun yang dilihat, dirasakan santri merupakan 

pendidikan yang sangat berharga bagi kehidupannya. Jiwa keikhlasan ditanamkan 

kepada santri agar mereka memahami makna, nilai, dan tujuan pendidikan yang 

sebenarnya bahwa pendidikan yang sebenarnya adalah ahlak yang mulia dan 

kepribadian serta didukung dengan intelektual yang memadai.  

 

b). Pendidikan Akhlak pada Jiwa Kesederhanaan.  

Pendidikan kesederhanaan yang ditanamkan oleh pondok pesantren kepada 

para santrinya bertujuan menyeragamkan, tidak membeda-bedakan. Sehingga 

pendidikan bukan untuk menimbulkan diskriminasi tetapi saling menghargai. Nilai 

pendidikan akhlak yang tertuang dalam jiwa kesederhanaan ini adalah nilai 

kekuatan dan ketabahan yang menjadi syarat bagi suksesnya kehidupan dan 

perjuangan hidup. di balik pendidikan kesederhanaan ini tersirat jiwa besar, jiwa 

berani maju, dan pantang surut dalam berbagai situasi dan kondisi apapun, bahkan 

dari sinilah hidup suburnya nilai-nilai akhlak yang kuat sebagai syarat bagi 

tercapainya perjuangan dalam segala kehidupan. Penanaman jiwa kesederhanaan 

pada santri bukan berarti mendidik, dan mencetak santri miskin, akan tetapi 

menciptakan pola hidup yang dapat memenuhi kebutuhan hidup minimal tidak 

berlebihan. 

 

c). Pendidikan Akhlak pada Jiwa Berdikari/Mandiri 

Kemandirian pondok pesantren bukan saja hanya tercermin dari segi financial 

saja, tetapi juga dari segi penyelenggaraan pendidikan dan pengajaran secara 

keseluruahan. Untuk mandiri tidak mesti pondok pesantren harus kaya, kemandirian 

itu merupakan suatu sikap mental dimana dengan bekal apa adanya pesantren bisa 

maju, mandiri, begitu juga dengan para santrinya. Seorang santri yang memiliki 

kemandirian, mereka akan memiliki rasa tanggung jawab yang besar dalam 

bertindak, berpikir, memiliki prinsip, integritas tinggi, mau belajar, dan bersikap 

sopan santun. Salah satu yang terkenal dari pesantren itu adalah kemandiriannya.  



1197 

Kemandirian adalah kemampuan anak/santri untuk bisa melakukan berbagai 

 kegiatan, mengatur diri sendiri dan memilih serta memutuskan dengan percaya diri 

serta kemampuan dalam bertanggung jawab.  

 

d). Pendidikan Akhlak pada Jiwa Ukhuwah Islamiah  

Lingkungan pondok pesantren merupakan lingkungan pertama yang menjadi 

tempat berinteraksi antara sesama santri. Tentunya para santri yang tinggal di pondok 

pesantren yang berinteraksi di lingkungan pondok pesantren berasal dari berbagai 

latar belakang keluarga yang berbeda-beda, ada dari kalangan orang mampu, biasa 

dan lain-lain. Jadi pondok pesantren melalui panca jiwa menanamkan kebersamaan 

kepada semua santri, dan menjauhkan perbedaan. Jadi di pondok pesantren tidak ada 

stratifikasi semuanya sama, sama-sama santri dan harus sama-sama saling membantu.  

Akhlak merupakan hal utama yang harus  diperhatikan, baik Akhlak yang 

sifatnya vertikal maupun horizontal. Dikatakan bahwa, tidak sempurna 

keimanan seseorang ketika hanya memperbaiki hubungan vertikal dan 

meninggalkan hubungan horizontal. Maka di pesantren para santri bukan hanya 

dibekali keilmuan tentang hubungannya dengan tuhannya saja, tetapi juga 

ditanamkan bagaimana cara berinteraksi atau berhubungan dengan sesamanya 

atau yang lebih dikenal dengan ukhwah islamiyah. 

 

 

e). Pendidikan Akhlak pada Jiwa Kebebasan 

Pesantren merupakan lemabaga pendidikan Islam, mengajarkan tentang 

kehidupan, kehidupan yang diajarkan pesantren adalah kebebasan. didalam sebuah 

kebebasan disini merupakan bebas dalam menentukan masa depan dan memilih jalan 

hidup yang diinginkan nya dan juga berjiwa besar dan optimis dalam menghadapi 

kesulitan seusai menutut ilmu di pesantren,-. Santri diajari ilmu agama agar menjadi 

manusia yang berarti bagi sebanyak banyak manusia. Artinya santri bebas dalam 

berfikir dan berbuat, bebas dalam menentukan masa depannya, dalam memilih jalan 

hidup didalam masyarakat kelak. Contoh konkritnya shalat pakai qunut silahkan tidak 

pakai qunutpun ya monggo. 

 

 



1198 

2. Langkah-langkah dalam Penanaman Akhlak melalui Panca Jiwa  

Penanaman akhlak pada diri santri tidak bisa bersifat instan. Jadi karena 

pondok pesantren merupakan lembaga pendidikan yang bertujuan membentuk manusia-

manusia yang berakhlak mulia, maka untuk mencapai hal tersebut langkah yang 

diterapkan adalah dengan latihan dan bimbingan. Bahkan untuk mewujudkan hal 

tersebut bisa dilakukan dari hal yang kecil seperti setiap Senin dan Kamis santri kita 

latih berpuasa, agar mereka terbiasa. Salah satu langkah dalam menanamkan akhlak 

kepada santri adalah melalui keteladanan. Santri akan dapat mempraktikkan dengan 

mudah dari apa yang dilihatnya dari guru-guru yang ada di dalam pondok pesantren. 

Penanaman pendidikan akhlak  yang disertai dengan pembinaan secara 

berkelanjutan itu merupakan suatu proses untuk membawa para santri kearah 

menuju kedewasaan. Dengan memberikan pembinaan nilai-nilai agama baik 

melalui pembiasaan, akan membentuk sikap keterbiasaan bagi santri sehingga ia 

tidak merasa canggung dalam melakukannya. Sementara dari keteladanan, 

diharapkan dapat meningkatkan karakter yang mengerti norma-norma yang 

berlaku baik dan tidak melakukan perbuatan yang merugikan orang lain. 

Dari beberapa paparan yang telah disampaikan di atas, maka peneliti dapat 

menyimpulkan dan untuk lebih detilnya tentang penanaman akhlak hal melalui bagan 

berikut ini: 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar VII. Langkah dalam menanamkan akhlak  

 

3. Faktor Pendukung dalam Penanaman Akhlak melalui Panca Jiwa 

Faktor yang sangat mendukung terkait penanaman akhlak santri melalui panca jiwa 

pondok pesantren adalah lingkungan. Pondok  pesantren adalah lingkungan yang sangat 

Langkah dalam Penanaman akhlak 

Akhlak tidak dapat  

Ditanamkan  

Secara Instan  

Pembiasaan Pelatihan & 

Bimbingan 

Melalui 

Keteladanan   



1199 

kondusif dalam menanamkan akhlak kepada santri. Karena di dalamnya  seluruh dewan 

guru/ustadz, direktur pesantren  membentuk keterlibatan. Kemudian penyempurnaan 

segala sarana dan fasilitas yang ada, hal ini bertujuan agar lebih mudah bagi kami 

sebagai pengasuh dan pendidik dalam menanamkan nilai-nilai akhlak pada jiwa santri. 

Hal ini dapat dilihat pada gambar di bawah ini: 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar VIII. Faktor pendukung dalam penanaman akhlak 

E. KESIMPULAN 

Pertama: Panca jiwa merupakan falsafah hidup yang memiliki nilai-nilai yang harus 

dijiwai oleh semua yang hidup di pondok pesantren serta menjadi dasar dalam menjalankan 

semua aktivitas kehidupan. Dan di dalam panca jiwa tersebut tersirat nilai-nilai akhlak yang 

mulia dalam kehidupan baik secara individu maupun masyarakat. Kedua, Panca jiwa 

merupakan ruhnya pondok. sumber kehidupan bagi para santri dan guru. Jadi panca jiwa 

merupakan lima azas atau lima dasar yang harus ditanamkan dalam diri sehingga dapat 

dijiwainya. Ketiga, panca jiwa merupakan penggerak seluruh aktivitas Proses  penanaman 

akhlak pada santri melalui  Panca Jiwa bermula dari sosialisasi, penugasan, pembiasaan dan 

berakhir pada penilaian. Nilai-nilai pendidikan akhlak yang ditanamkan melalui panca jiwa 

dapat dilakukan dengan jiwa keikhlasan, kesederhanaan, berdikari/mandiri, ukhwah 

islamiyah, dan kebebasan. 

 

F. SARAN  

Dalam penanaman Panca jiwa ini hendaknya secara menyeluruh, serta sangat 

memberikan perhatian. Sebab disaat nilai-nilai ini tidak ditekankan kembali akan menjadi 

sesuatu slogan semata. Serta keikhlasan ini hendaknya ditunjukkan oleh pimpinan yang 

akan dapat diikuti oleh bawahan. Hendaknya pengenalan terahadap panca jiwa ini bukan 

hanya dilakukan setiap awal tahun akan tetapi hendaknya ini dilakukan di setiap saat. 

Pendukung dalam Penanaman akhlak 

Akhlak  dapat  
Ditanamkan dengan 
Adanya daya dukung 

Lingkungan  

Kondusif  

Hidup & 

Aktivitas santri 

Sarana dan  

Fasilitas Memadai   



1200 

Antara pendidikan dan pengajaran hendaknya diseimbangkan, sehingga para santri bukan 

hanya dibekali dengan nilai-nilai secara praktik, akan tetapi ia juga dapat mengetahui dari 

mana landasan praktik itu diketemukan. Kemudian Individu setiap santri hendaknya 

memliki control disiplin yang baik. Sehingga dapat menghambat segala sesuatu yang 

dapat merusak nilai-nilai panca jiwa.  

  



1201 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Al-Abrasy, Athiyah Muhammad. n.d. Al-Tarbiyyah Al-Islāmiyah Wa Falāsifatuhā. Mesir: Isa 

al-Babiy al-halabiy wa Syurakah. 

Al-Attas, Naquib Mohammad Syaed. 1979. Aims and Objectives of Islamic Education. 

Jeddah: King Abdul Aziz University. 

Al-Hasyimi, Ahmad. 2002. Mukhtar Al-Ahadis Al-Nabawi. Bairut: Daar al-Fikr. 

Al-Maraghi, Mustafa. n.d. Tafsir Al-Maraghi. Juz 1. Bairut: Daar al-Fikr. 

Al-Rasyidin. 2017. Falsafah Pendidikan Islam: Membangun Kerangka Ontologi, 

Epistomologi, Dan Aksiologi Praktik Pendidikan Islami. 5th ed. Bandung: Citapustaka 

Media Perintis. 

Al-Syaibani Al-Thoumy, Muhammad Omar. 1979. Falasaf Pendidikan Islam, Terj. Hasan 

Langgulung. Jakarta: Bulan Bintang. 

Athiyah al-Abrasyi, Muhammad. 2003. Prinsip-Prinsip Dasar Pendidikan Islam. Bandung: 

Pustaka Setia. 

Depdiknas. 2008. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Gramedia Pustaka Utama. 

Dofier, Zamakhsyari. 1990. Tradisi Pesantren: Studi Tentang Pandangan Hidup Kiai. 

Jakarta: LP3ES. 

Imam Zarkasy. 2016. Dari Gontor Merintis Pesantren Modern. Ponorogo: Unida Gontor 

Press. 

Ismail SM, dkk. 2002. Dinamika Pesantren Dan Madrasah. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Lois, Ma’luf. 1989. Al-Munjid Fi Al-Lughah Wa Al-A’lam. Bairut: Daar al-Masyriq. 

Machali Imam, dkk. 2014. “Pembentukan Karakter Mandiri Melalui Pendidikan Agriculture 

Di Pondok Pesantren.” Jurnal Pendidikan Dan Karakter 2: 108. 

Masqon, Dihyatun. 2011. “Dynamic of Pondok Pesantren as Indegenous Islamic Education 

Centre In Indonesia.” Tsaqafah 1: 155. 

Mc. Donald, J Frederic. 1959. Educational Psychology. San Francisco: Wadsworth 

Publishing Company Inc. 

Nasution, Harun. 1995. Islam Rasional. Bandung: Mizan 

Nata, Abuddin. 2002. Akhlak Tasawuf. Jakarta: Rajawali Pers. 

Puniman, Ach., and Kadarisman Kadarisman. 2018. “Pendidikan Anak Dalam Perspektif 

Islam.” Alpen: Jurnal Pendidikan Dasar 1 (1). https://doi.org/10.24929/alpen.v1i1.1. 

Raharjo, Dkk. 1999. Pemikiran Pendidikan Islam, Kajian Tokoh Klasik Dan Kontemporer. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 



1202 

Syafaruddin, dkk. 2014. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Hijri Pustaka Utama. 

Ulwan Nasih, Abdullah. 2014. Tarbiyah Al-Aulad Fi Al-Islam. Solo: Insan Kamil. 

Zainuddin, Din. 2004. Pendidikan Budi Pekerti Dalam Perspektif Islam. Jakarta: al-Mawardi 

Prima. 

 

 


