
Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, VOL: 12/NO: 01 Februari 2023 P-ISSN: 2252-8970 

DOI: 10.30868/ei.v12i01.3792  E-ISSN: 2581-1754 

647 

Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama  

Di Madrasah Diniyah Marifatul Huda 
 

 

Dudung Suryana1, Ina Maryana2 

 

Universitas Perjuangan Tasikmalaya1, Universitas Cipasung Tasikmalaya2 

dudung@unper.ac.id, inamaryana10@gmail.com 

 

 

ABSTRAK 
Madrasah Diniyah merupakan sebuah lembaga yang bergerak di bidang pendidikan dan 

menjungjung tinggi persatuan, perdamaian dan kebaikan bangsa ini. Dimana bangsa 

Indonesia sebagai negara multicultural yang terdiri dari berbagai macam suku, Bahasa, 

ras dan budaya. Hal ini menandakan bahwa moderasi beragama sangat penting untuk 

diterapkan dalam kehidupan sehari-hari sedini mungkin. Tujuan dari prnrlitian ini adalah 

menanamkan sikap nilai-nilai moderasi beragama sedini mungkin terhadap siswa di 

madrasah diniyah takmiliyah marifatul huda. Penelitian ini menggunakan menggunakan 

metode kualitatif deskriptif. Subjek penelitian dipilih secara purposive sampling. Teknik 

pengumpulan data meliputi: observasi, wawancara, dan dokumentasi. Subjek penelitian 

adalah kepala, guru, dan siswa Tekhnik analisis data menggunakan data collection, data 

reduction, data display, dan verifying, Hasil penelitain ini menjelaskan internalisasi nilai-

nilai moderasi   beragama   harus   dikembagnkan   sedini mungkin terhadap anak, 

kemudian   dapat diaplikasikan melalui pembinaan keagamaan yang dilakukan oleh 

madrasah diniyah.  

Kata Kunci: Internalisasi, Moderasi, Madrasah Diniyah 

  

mailto:dudung@unper.ac.id


648 

A. PENDAHULUAN 

Masa depan dan keutuhan suatu bangsa ditentukan oleh generasi penerusnya (Handitya, 2019). 

Ketika generasi penerus bangsa ini dididik dan dibina dengan baik dan benar maka bangsa ini akan 

maju dan sejahtera, sebaliknya apabila kita membiarkan generasi penerus kita kehilangan arah tanpa 

tujuan maka masa depan bangsa ini akan terancam hancur. Penanaman nilai moderasi beragama perlu 

ditanamkan sejak dini (Dini, 2022). Hal ini dikarenakan kondisi bangsa kita yang beraneka ragam terdiri 

dari berbagai macam suku, budaya, Bahasa, agama dan adat istiadat yang disatukan dalam semboyan 

Bhineka Tunggal Ika. Akan tetapi fenomena yang terjadi justru menunjukan bahwa keaneka ragaman 

ini rentan terhadap sebuah konflik. Dengan demikian sangat penting sekali untuk menahami dan 

mengaplikasikan internalisasi nilai-nilai moderasi beragama sedini mungkin sehingga para siswa bisa 

menerima dan memahami arti dari sebuah perbedaan dan menjunjung tinggi sikap toleransi dalam 

berbagai aspek (Pertiwi & Dewi, 2021).  

Adapaun hasil penelitian yang relevan dengan penelitian ini adalah sebagai berikut: kehidupan 

multikultural diperlukan pemahaman dan kesadaran multibudaya yang menghargai perbedaan, 

kemajemukan dan kemauan berinteraksi dengan siapapun secara adil. Diperlukan sikap moderasi 

beragama berupa pengakuan atas keberadaan pihak lain, memiliki sikap toleran, penghormatan atas 

perbedaan pendapat dan tidak memaksakan kehendak dengan cara kekerasan. Diperlukan peran 

pemerintah, tokoh masyarakat, dan para penyuluh agama untuk mensosialisasikan, 

menumbuhkembangkan moderasi beragama kepada masyarakat demi terwujudnya keharmonisan dan 

kedamaian (Akhmadi, 2019). Moderat ialah sikap yang mengurangi kekerasan atau menghindari 

ekstrem dalam praktik keagamaan. Kompleksitas kehidupan beragama dewasa ini menghadapi 

tantangan dan perubahan yang sangat ekstrim, karena dunia saat ini sedang memasuki era kekacauan, 

berbeda dengan masa-masa sebelumnya, sehingga kita juga dapat menyebutnya sebagai kekacauan 

agama dalam kehidupan beragama. Hasil survei nasional PPIM UIN Jakarta 2017 menunjukkan bahwa 

internet berdampak signifikan terhadap munculnya intoleransi di kalangan generasi milenial, atau 

Generasi Z. Mahasiswa yang tidak memiliki akses internet lebih moderat dibandingkan mereka yang 

memiliki akses internet (Hefni, 2020). Dalam hal kerukunan beragama, perhatian harus diberikan untuk 

memastikan bahwa ada keharmonisan antar agama atau pandangan dunia. Menghadapi situasi 

keagamaan yang sangat beragam di Indonesia, diperlukan visi dan solusi yang dapat menciptakan 

kerukunan dan perdamaian dalam praktik kehidupan beragama yaitu moderasi beragama, menghargai 

keberagaman dan tidak terjebak pada intoleransi, ekstrimisme dan radikalisme (Abror, 2020). Indonesia 

sebagai negara yang memiliki keunikan baik dari segi suku, ras, adat istiadat, tradisi, budaya, bahasa, 

dan keyakinan yang dapat menyatu dalam ideologi Pancasila. Sehingga Kita perlu menjaga dan 

memeliharanya agar tidak muncul faham ekstrimisme dan radikalisme yang berkembang dan mengalir 

masuk melalui globalisasi dan arus informasi yang terbuka. Moderasi beragama menawarkan solusi 

perantara untuk memerangi pemahaman yang menentang identitas nasional (Hasan, 2021). 

Perencanaan, pelaksanan dan evaluasi melalui internalisasi nilai-nilai moderasi dalam pembalajaran 



649 

PAI bisa menciptakan rasa moderat dalam beragama terhadap diri siswa itu sendiri (Gunawan et al., 

2021: 14) 

Moderasi beragama merupakan salah satu upaya mencari jalan kebaikan, persaudaraan dan 

kemaslahatan, terutama yang dapat diterapkan melalui proses pengajaran. Proses pendidikan 

pengenalan nilai-nilai moderasi beragama, baik secara formal maupun informal yang dimasukkan ke 

dalam kurikulum, berpeluang untuk memitigasi bahkan mencegah perilaku radikal (negatif), perilaku 

intoleran dan perilaku yang dapat merusak kerukunan umat beragama di Indonesia. 

 

B. TINJAUAN PUSTAKA 

2.1 Internalisasi Nilai Moderasi Beragama 

Internalisasi dapat diartikan sebagai penghayatan, sebuah dokrin atau nilai yang diujudkan 

dalam sikap dan perilaku. Internalisasi juga merupakan menyatunya sebuah nilai yang terdapat dalam 

diri seseorang secara psikologis berarti penyesuaian keyakinan, nilai, aturan dan sikap pada diri orang 

tersebut (Mashuri & Fanani, 2021).  

Sedangkan Nilai adalah sesuatu yang abstrak, ideal, bukan objek konkrit, bukan fakta, bukan 

hanya soal baik dan buruk yang perlu pembuktian empiris, tetapi soal penilaian apa yang diinginkan 

dan apa yang tidak diinginkan, suka dan tidak suka. Nilai juga didefinisikan sebagai ukuran alternatif 

yang memengaruhi orang dalam pilihan mereka di antara alternatif tindakan (Djamal, 2017). Dapat 

disimpulkan bahwa Nilai adalah sesuatu yang abstrak, ideal, dan melibatkan kepercayaan terhadap apa 

yang diinginkan dan memberikan pola bagi pikiran, perasaan, dan perilaku. Apabila nilai diterapkan 

dalam proses pembelajaran dapat diartikan sebagai upaya menjadikan nilai sebagai tolak ukur dari 

keberhasilan yang akan dicapai dalam hal ini kita sebut dengan pendidikan nilai. Berdasarkan 

pengertian di atas, maka yang dimaksud dengan internaliasiasi nilai adalah menyatukan nilai-nilai itu 

dalam kegiatan pembelajaran, baik dalam perencanaan pembelajaran, pelaksanaan pembelajaran 

maupun dalam mengevaluasinya.  

Moderasi beragama berasal dari dua kata yaitu moderasi dan agama. Moderasi berasal dari kata 

moderasi, yang berarti menghindari tindakan atau pengungkapan yang ekstrim, atau cenderung ke arah 

dimensi atau jalur yang moderat (Widodo & Karnawati, 2019). Dalam Islam, konsep moderasi dikenal 

dengan Wasathiyah, yaitu bersumber dari Al-Qur'an itu sendiri. Ungkapan ini berasal dari kata al-wasth 

atau al-wasath, keduanya merupakan bentuk infinitif (mashdar) dari kata kerja wasatha. Al-Qur'an 

menyebut umat Islam sebagai Ummah wasatha (al-Baqarah: 143).  

سُوْلُ عَلَيْكمُْ شَهِيْداً سَطًا ل ِتكَُوْنوُْا شُهَداَۤءَ عَلىَ النَّاسِ وَيكَُوْنَ الرَّ ةً وَّ  وَكَذٰلِكَ جَعلَْنٰكُمْ امَُّ

Dalam bahasa Arab, kata wasath berarti bagian tengah dari dua kepala. Kata ini memiliki arti 

yang baik sebagaimana sabda Nabi Muhammad SAW dalam sebuah hadits: “Yang terbaik adalah 

awsathuhâ (tengah)”. Hal ini bermakna bahwa berada di posisi tengah selalu terlindung dari bahaya 

atau kerusakan, yang biasanya mengenai ujung atau ujungnya. 



650 

Secara etimologis al-wasthiyah berarti sifat atau sifat terpuji yang mencegah seseorang dari 

sikap ekstremisme. Menurut terminologi al-wasthiyah (moderat) adalah cara berpikir, berinteraksi dan 

berperilaku yang dilandasi sikap tawazun (keseimbangan/keseimbangan) dan berkaitan dengan dua 

keadaan perilaku yang dapat dianalisis dan dibandingkan untuk menemukan sikap yang sesuai dengan 

kondisi dan tidak bertentangan dengan nilai – nilai ajaran agama dan tradisi masyarakat (Gunawan et 

al., 2021). Agama menurut Kamus Besar Bahasa Indonesia adalah suatu sistem yang mengatur sistem 

kepercayaan (keyakinan) dan peribadatan kepada Tuhan Yang Maha Esa, serta aturan-aturan yang 

berkaitan dengan hubungan manusia dengan manusia dan lingkungannya (Sudjatnika, 2018).  

Awal mula munculnya gagasan moderasi beragama adalah karena munculnya perilaku-perilaku 

intoleran dalam beragama (Effendi, 2020). Konsep moderasi beragama dalam Islam ditekankan oleh 

toleransi beragama, sebagaimana Q.S. Al-Kafirun ayat 1-6. Bahwa setiap umat beragama bebas 

menjalankan ajaran agamanya menurut keyakinannya dan juga menurut ajaran agamanya. Namun, 

toleransi beragama bukan berarti mencampuradukkan ajaran agama. Karena percampuran ajaran agama 

bukan lagi berarti toleransi, tapi menghina agama. Oleh karena itu, kata agama karena diawali dengan 

ber jadi beragama yaitu suatu sikap dalam diri seseorang yang mendorongnya untuk berperilaku sesuai 

dengan tingkat ketaatannya terhadap agama. Sikap beragama ini juga dibantu oleh pemahaman 

seseorang terhadap agama yang dianutnya (Farihah et al., 2021).  

2.2 Madrasah Diniyah  

Kata “Madrasah Diniyah Takmiliyah” berasal dari bahasa Arab: Madrosatu artinya madrasah, 

sekolah. Diniyah berarti agama. Takmiliyah berarti kesempurnaan. Menurut Direktur Pendidikan 

Diniyah dan Pondok Pesantren Kementerian Agama Madrasah Diniyah Takmiliyah adalah salah satu 

lembaga Pendidikan di luar pendidikan formal yang berlangsung secara terus menerus terstruktur dan 

dinilai untuk melengkapi penyampaian pelatihan keagamaan (Rosyidah, 2019).  

Pada masa kolonial, lembaga pengajaran dan pembelajaran agama Islam hadir dengan berbagai 

nama dan bentuk seperti pengajian, surawa, sekolah agama dan lain-lain di hampir semua masyarakat 

yang mayoritas penduduknya beragama Islam. Materi agama Islam yang diberikan meliputi: “Membaca 

dan Menulis Aqidah, Ibadah, Akhlak, Quran dan Bahasa Arab”. Penyampaian dan pengelolaan 

pelatihan tersebut dikembangkan oleh masyarakat dan untuk kepentingan masyarakat itu sendiri. Salah 

satu lembaga pendidikan dan pelatihan yang berkembang saat ini adalah lembaga pendidikan informal 

Mahadrasah Diniyah Takmiliyah yang dikenal di Nusantara sejak awal perkembangan Islam dan 

merupakan bagian integral dari kehidupan masyarakat (Amrizal, n.d.).  

Seiring waktu, gagasan untuk mereformasi pendidikan agama muncul, dan beberapa sekolah 

agama yang beragam ini, dengan dukungan pemerintah, bersentuhan dengan metode pengajaran 

klasikal modern yang terprogram. Program tersebut memunculkan istilah “Madrasah Diniyah” atau 

“Pendidikan Dini”. Selain itu, Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang Agama dan 

Pendidikan Keagamaan menyebutkan bahwa Pendidikan Madrasah Diniyah Takmiliyah merupakan 

pendidikan keagamaan informal yang keberadaannya di masyarakat tumbuh dan berkembang. 



651 

Madrasah Diniyah Taklliyah memiliki 3 (tiga) tingkatan yaitu: (1) Madrasah Diniyah Takmiliyah 

Awwaliyah (MDTA) atau Pendidikan Dasar selama 4 (empat) tahun. (2) Madrasah Diniyah Takmiliyah 

Wustho (MDTW) atau sekolah menengah dengan lama belajar 2 (dua) tahun. (3) Madrasah Diniyah 

Takmiliyah Ulya (MDTU), lama studi 2 (dua) tahun. Tujuan dari pendidikan ini adalah untuk 

memberikan tambahan dan pengetahuan yang mendalam tentang agama Islam kepada siswa pendidikan 

formal atau umum di pendidikan dasar dan menengah, dan lembaga ini tetap terbuka bagi mereka yang 

masih berada di pendidikan dasar dan menengah (Alimin, 2022). 

 

C. METODE  

Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif 

(Darmalaksana, 2020: 20). Objek penelitiannya adalah Madrasah Diniyah Marifatul Huda yang 

beralamat di Kp. Ciengang Desa Kudadepa Kecamatan Sukahening Kabupaten Tasikmalaya. Jadi jenis 

datanya adalah data kualitatif dengan sumber data primer dan sekunder. Karena penelitian ini 

merupakan penelitian kualitatif, maka teknik pengumpulan datanya melalui observasi, wawancara dan 

dokumentasi. Sedangkan untuk analisis data penelitian ini menggunakan analisis data induktif. (Husaini 

Usman & Purnomo Setiady Akbar, 2000: 24). 

 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 

4.1 Pola internalisasi nilai-nilai moderasi beragama yang dikembangkan di Madrasah 

Diniyah 

Madrasah diniyah marifatul huda merupakan sekolah non formal yang beralamat di Kp. 

Ciengang Desa Kudadepa Kecamatan Sukahening Kabupaten Tasikmalaya. Visi yang diemban di 

madrasah diniyah ini menjadi madrasah yang unggul dalam IPTAQ dan IMTEK sehingga menghasilkan 

anak didik yang mempunyai potensi, cerdas dan tangguh dengan menjungjung tinggi akhlakul karimah.   

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pola internalisasi nilai-nilai moderasi beragama yang 

dikembangkan di Madrasah Diniyah yakni: 

a. Komitmen terhadap agama dan meyakini adanya perbedaan 

Para siswa Madrasah Diniyah perlu diberi pemahaman sejak dini tentang adanya perbedaan. 

Perbedaan merupakan sunatullah dan tidak bisa dihindari. Perbedaan meliputi beberapa aspek. Ada 

perbedaan keyakinan, organisasi sosial keagamaan yang dianut, pendapat, ide, gagasan, suku, bahasa 

dan sebagainya. Sehingga perbedaan yang ada menjadi perekat persatuan dan kesatuan bangsa dan tidak 

terjadi perpecahan. Saling menghargai, menghormati dan tidak saling menyinggung dan menghina. 

Seperti yang diungkapkan oleh kepala sekolah Madrasah Diniyah Marifatul Huda Bapak Iin Solihin 

S.Pd. beliau mengungkapkan bahwa: “ pembelajaran fiqih memberi pemahaman kepada kita semua 

baik guru dan siswa bahwa dalam islam terdapat perbedaan pemikiran atau aliran kepercayaan seperti 

madzhab Maliki, Hambali, Syafi’i Dan Hanafi atau lebih mudahnya bahwa paham yang dianut oleh 



652 

siswa madrasah diniyah ini terdiri berbagai madzhab yang berbeda seperti Nu, Muhamdiyah dan persis 

sesuai dengan akidah yang dianut oleh keluarganya. Hal ini menjadi landasan bahwa meskipun adanya 

perbedaan bukan berarti menjadikan kita untuk berpihak terhadap salah satunya hal ini justru 

menjadikan kita memahami akan indahnya perbedaan. Karena islam adalah satu sebagai agama yang 

rahmatanlil alamin” (Solihin, 2022). 

b. Sikap Toleransi 

Toleransi atau tasamuh pada hakekatnya adalah sikap saling menghargai dan menghormati 

seseorang atau sekelompok orang meskipun berbeda-beda dengan tetap menjaga kemurnian dan 

kebenaran ajaran Islam. Setiap orang harus memiliki toleransi karena masyarakat Indonesia beragam 

dalam hal agama, budaya, suku, adat istiadat dan bahasa. Dengan toleransi, setiap individu harus dapat 

hidup berdampingan dalam perbedaan, saling menghargai dan menghormati (Tamsir, 2018). Sikap 

toleransi yang diterpkan di Madrasah Diniyah Marifatul Huda sudah diaplikasikan dalam kehidupan 

sehari-hari seperti yang diungkapkan oleh Ibu Fadilah guru agama kelas 1 beliau mengungkapkan 

bahwa: “pembelajaran akhlak di Madrasah Diniyah Marifatul Huda memberikan pemahaman bahwa 

sesame manusia kita harus berbuat baik seperti dalam penanaman toleransi yang sangat ditekankan 

disini. Hal ini berdasarkan dari lingkungan masyarakat Kp. Ciengang yang heterogen sehingga sikap 

toleransi harus diterapkan sedini mungkin. Misalkan pkaian saya berbeda dengan yang lainya 

dikarenakan keluarga saya semuanya memakai nikob atau cadar sebagai seorang guru dan wali kelas 

1 saya harus menjelaskan bahwa dalam berpakaian kita pun harus bertoleransi atau menghargai 

sesama orang islam sehingga tidak menimbulkan perdebatan. Karena penerapan toleransi bukan 

hanya dalam aspek agama saja akan tetapi makna dari toleransi itu sangat luas” (Fadilah, 2022). 

c. Keteladanan  

Keteladanan berasal dari kata “teladan”, yaitu perbuatan yang patut ditiru dan dicontoh 

(Wardhani & Wahono, 2017). Dalam Bahasa Arab “keteladaan” diungkapkan dengan kata “uswah” dan 

“qudwah” (Maya, 2017). Maka keteladanan ialah segala sesuatu yang terkait dengan perkataan, 

perbuatan, sikap, dan perilaku seseorang yang dapat ditiru oleh pihak lain. Karena Setiap orang 

membutuhkan seorang teladan dalam kehidupannya. Sikap teladan yang di terapkan di lingkungan 

Madrasah Diniyah Marifatul Huda seperti yang di ungkapkan Ibu Dela Siti Rukhopsah S.Pd.I dalam 

waancaranya beliau mengatakan: “Pembelajaran SKI membrikan pemahaman akan pentingnya sebuah 

keteladanan hal ini seperti yang dijelaskan dalam Al-quran surat Al-Ahzab ayat 21 

َ كَثِيْرًا   خِرَ وَذكََرَ اللّٰه َ وَالْيَوْمَ الْْٰ ِ اسُْوَةٌ  حَسَنةٌَ لِ مَنْ كَانَ يَرْجُوا اللّٰه  لقَدَْ كَانَ لكَُمْ فيِْ رَسُوْلِ اللّٰه

Dalam pengimplementasiannya dalam memberikan keteladanan yang akan membentuk pribadi 

yang baik bagi siswa seperti melaksanakan solat asar berjamaan di masjid Jamie Baiturrahman baik 

itu guru maupun siswa” (Rukhopsah, 2022). 

d. Anti kekerasan 

Membudayakan sikap dan perilaku anti kekerasan sebenarnya sesuai dengan makna Islam yang 

berarti aman, damai, utuh dan kokoh. Islam adalah agama damai dan anti kekerasan. Bahkan inti ajaran 



653 

Islam pada hakekatnya adalah tentang menjunjung tinggi harkat dan martabat manusia. Sikap anti 

kekerasan yang di terapkan di Madrasah Diniyah Marifatul Huda seperti yang di ungkapkan bapak Drs. 

Enjang dalam waancaranya beliau mengatakan: “Ketika siswa berada di lingkungan Madrasah baik 

laki-laki maupun perempuan mempunyai hak dan keajiban yang sama sebagai seorang murid. Dimana 

murid tertua atau yang disebut kakak kelas harus mengayomi adik kelasnya sehingga tidak adanya 

buliying terhadap senior ke junior. Kewajiban sebagai seorang siswa harus mentaati segala bentuk 

peraturan yang telah diterapkan di madrasah ini” (Enjang, 2022). 

e. Kerja sama dan saling membantu 

Manusia adalah makhluk sosial, ia tidak dapat hidup sendiri tanpa bantuan orang lain. Kerja 

sama dan gotong royong sangat diperlukan sebagai makhluk sosial. Namun, tidak semua orang dapat 

bekerja sama dengan baik, dan tidak semua orang dapat saling membantu untuk berkembang dengan 

baik. Oleh karena itu, harus dikembangkan sedemikian rupa sehingga individu mengembangkan 

pemahaman dan membiasakan diri bekerja sama dan saling membantu untuk kebaikan. Menurut 

awancara yang dilakukan dengan ketua pemuda yang juga merangkap sebagai salah satu donator di 

Madrasah Diniyah Marifatul Huda yang bernama Bapak Momon Sutarman beliau mengatakan “Semua 

warga kampung ciengang karus saling bahu membahu dalam membentuk karekter anak supaya mereka 

memiliki sikap dan perilaku yang baik hal ini bisa dilakukan dengan cara kita ikut serta dalam 

perayaan 1 muharam, mengadakan kegiatan Asrotun kamilah atau santunan terhadap yatim piatu, 

anak terlantar dan orang-orang jompo yang berada di kampong ini. Dengan adanya kerjasama 

kemajuan dan keutuhan akan tercapai dengan baik” (Sutarman, 2022). Sikap saling membantu yang 

diajarkan di Madrasah Diniyah Marifatul Huda harus diaplikasikan dalam kehidupan sehari-hari. Hasil 

wawancara dengan salah satu murid kelas 1 yang bernama M Adiwangsa beliau mengatakan bahwa: 

“Di madrasah kami diajarkan untuk saling tolong menolong terhadap sesama jadi ketika ada teman 

yang membutuhkan pertolongan kita wajib menolongnya seperti pada saat dikelas ada teman yang 

meminjam pensil dan kita punya dua maka harus dipinjamkan satu”. (Adiwangsa, 2022). 

4.2 Fator pendukung dan penghambat internalisasi moderasi beragama di Madrasah 

Diniyah Marifatul Huda 

Faktor pendukung internalisasi nilai moderasi beragama di Madrasah Diniyah Marifatul Huda 

berdasarkan wawancara dengan komite madrasah Ibu Cucu Cumarsi S.Pd.I ialah “(a) Adanya komitmen 

tinggi kepala sekolah, guru, orang tua dan dan komite madrasah tentang pentingnya internalisasi nilai 

– nilai moderasi beragama ditanamkan sejak dini. (b) ketersediaan sarana dan prasarana yang 

memadai, (c) penerapan tata tertib madrasah yang mendukung pentingnya internalisasi nilai – nilai 

moderasi beragama dalam kehidupan sehari-hari siswa, (d) lokasi Madrasah Diniyah Marifatul Huda 

yang berada ditengah-tengah kp. Ciengang (e) kesadaran dari diri siswa itu sendiri. Sedangkan Faktor 

penghambat internalisasi nilai moderasi beragama di Madrasah Diniyah Marifatul Huda ialah (a) 

latar belakang masyarakat yang heterogen menyebabkan belum memahami pentingnya internalisasi 



654 

nilai moderasi beragama yang harus ditanamkan sejak dini; (b) kurangnya komitmen orang tua dalam 

mendidik anaknya dalam menghargai keberagamaan siswa madrasah ini” (Cumarsih, 2022) 

4.3 Implementasi nilai moderasi beragama di Madrasah Diniyah Marifatul Huda 

Implementasi nilai moderasi beragama yaitu penerapan keyakinan atau perasaan bahwa 

seseorang berada di tengah. Pengenalan nilai-nilai agama yang akan dikenalkan pada siswa antara lain: 

1) nilai keimanan, 2) nilai ibadah, dan 3) nilai akhlak.   

Hasil wawancara dengan guru kelas 3 yang bernama Ibu Kokom Komalsari beliau menjelaskan 

bahawa: “Pendidikan akhlak memiliki beberapa landasan yang harus diterapkan, antara lain: 

a. Percaya pada jiwa anak, yang meliputi percaya pada diri sendiri, percaya pada orang 

lain, dan percaya kita bertanggung jawab atas tindakan dan perilak kita. Memiliki cita-

cita dan semangat,  

b. Mendorong rasa cinta dan kasih sayang terhadap sesama, anggota keluarga dan orang 

lain, 

c. menyadarkan anak bahwa nilai moral lahir dari dalam diri manusia, bukan dari 

aturan dan hukum. Karena akhlak adalah nilai-nilai yang memisahkan manusia 

dengan binatang.  

d. Membangkitkan perasaan sensitif pada anak. Caranya adalah dengan membuat anak 

merasakan sisi kemanusiaannya sendiri,  

e. Menumbuhkan akhlak pada anak sehingga menjadi kebiasaan dan karakter pada 

dirinya”(Komalasari, 2022) . 

 

E. KESIMPULAN 

Sebagai agama rahmat, Islam memiliki kelebihan yaitu ajarannya berimbang (moderat). 

Moderat dalam artian ada keseimbangan antara keyakinan dan toleransi, sebagaimana kita memiliki 

keyakinan tertentu namun tetap memiliki toleransi yang seimbang terhadap keyakinan lainnya. Peneliti 

menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif. Jenis datanya adalah data kualitatif 

dengan sumber data primer dan sekunder. Teknik pengumpulan datanya melalui observasi, wawancara 

dan dokumentasi. Hasil dari penelitian ini menujukan bahawa internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama harus diterapkan sedini mungkin teruta di madrasah diniyah marifatul huda. Hal ini 

berdampak positif bagi siswa madrasah dalam memahami dan menghargai sebuah perbedaan yang 

merupakan rahmat dari Allah SWT. Adapun factor pendukung dari internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama yaitu Adanya komitmen tinggi, ketersediaan sarana dan prasarana, penerapan tata tertib 

dan kesadaran diri. Sedangkan Sedangkan Faktor penghambat internalisasi nilai moderasi beragama 

adalah latar belakang masyaraka dan kurangnya komitmen orang tua dalam mendidik anaknya. 

implementasi nilai moderasi beragama yaitu penerapan keyakinan atau perasaan bahwa 

seseorang berada di tengah. Pengenalan nilai-nilai agama yang akan dikenalkan pada siswa antara lain: 



655 

1) nilai keimanan, 2) nilai ibadah, dan 3) nilai akhlak.  Sedangkan pola internalisasi nilai-nilai moderasi 

beragama yang dikembangkan di Madrasah Diniyah yakni: 

a. Komitmen terhadap agama dan meyakini adanya perbedaan 

b. Sikap Toleransi 

c. Keteladanan  

d. Anti kekerasan 

e. Kerja sama dan saling membantu 

Implementasi nilai moderasi beragama yaitu penerapan keyakinan atau perasaan bahwa 

seseorang berada di tengah. Pengenalan nilai-nilai agama yang akan dikenalkan pada siswa antara lain: 

1) nilai keimanan, 2) nilai ibadah, dan 3) nilai akhlak.   

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abror, M. (2020). Moderasi Beragama Dalam Bingkai Toleransi. Rusydiah: Jurnal 

Pemikiran Islam, 1(2), 143–155. 

Adiwangsa, M. (2022). implementasi sikap saling membantu. Wawancara Salah Satu Murid 

Madrasah Diniyah Marifatul Huda. 

Akhmadi, A. (2019). Moderasi beragama dalam keragaman Indonesia. Inovasi-Jurnal Diklat 

Keagamaan, 13(2), 45–55. 

Alimin, A. (2022). ANALISIS PERATURAN PEMERINTAH NOMOR 55 TAHUN 2007 

DALAM MENGEMBANGKAN PENDIDIKAN. Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 20(1), 

38–48. 

Amrizal, A. (n.d.). The RECONSTRUCTION of PLURALISTIC ISLAMIC EDUCATION. 

Madania: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman, 2(2), 223–244. 

Cumarsih, C. (2022). Fator pendukung dan penghambat internalisasi moderasi beragama di 

Madrasah Diniyah Marifatul Huda. Wawancara Salah Satu Murid MDT Marifatul 

Huda. 

Darmalaksana, W. (2020). Metode penelitian kualitatif studi pustaka dan studi lapangan. Pre-

Print Digital Library UIN Sunan Gunung Djati Bandung. 

Dini, J. P. A. U. (2022). Penguatan Moderasi Beragama pada Anak Usia Dini sebagai Upaya 

Pencegahan Radikalisme di Masa Pandemi Covid-19. Jurnal Obsesi: Jurnal Pendidikan 

Anak Usia Dini, 6(4), 2974–2984. 

Djamal, S. M. (2017). Penerapan Nilai-nilai Ajaran Islam dalam Kehidupan Masyarakat di 

Desa Garuntungan Kecamatan Kindang Kabupaten Bulukumba. Jurnal Adabiyah, 17(2), 

161–179. 



656 

Effendi, D. I. (2020). New Normal dalam Sudut Pandang Pemikiran Moderasi Beragama dan 

Kebangsaan. 

Enjang. (2022). pemahaman sikap anti kekerasan. Wawancara Dengan Guru Kelas 4 

Madrasah Diniyah Marifatul Huda. 

Fadilah. (2022). Pemahaman mengenai sikap toleransi. Wancara Guru Kelas 1 MDT 

Marifatul Huda. 

Farihah, R. K., Ritonga, D., & Masykur, M. (2021). Kesadaran Moderasi Beragama dalam 

Dunia Pendidikan Islam. GUEPEDIA. 

Gunawan, H., Ihsan, M. N., & Jaya, E. S. (2021). Internalisasi Nilai-nilai Moderasi Beragama 

dalam Pembelajaran PAI di SMA Al-Biruni Cerdas Mulia Kota Bandung. Atthulab: 

Islamic Religion Teaching and Learning Journal, 6(1), 14–25. 

Handitya, B. (2019). Menyemai Nilai Pancasila Pada Generasi Muda Cendekia. ADIL 

Indonesia Journal, 1(2). 

Hasan, M. (2021). Prinsip moderasi beragama dalam kehidupan berbangsa. Jurnal 

Mubtadiin, 7(02), 110–123. 

Hefni, W. (2020). Moderasi beragama dalam ruang digital: Studi pengarusutamaan moderasi 

beragama di perguruan tinggi keagamaan Islam negeri. Jurnal Bimas Islam, 13(1), 1–22. 

Husaini Usman & Purnomo Setiady Akbar. (2000). Metodologi Penelitian Sosial. Bumi 

Aksara. 

Komalasari, K. (2022). Implementasi nilai moderasi beragama di Madrasah Diniyah 

Marifatul Huda. Wawancara Dengan Guru Kelas 2 Madrasah Diniyah Marifatul Huda. 

Mashuri, I., & Fanani, A. A. (2021). Internalisasi Nilai-Nilai Akhlak Islam Dalam 

Membentuk Karakter Siswa Sma Al-Kautsar Sumbersari Srono Banyuwangi. Jurnal 

Ilmiah Ar-Risalah: Media Ke-Islaman, Pendidikan Dan Hukum Islam, 19(1), 157–169. 

Maya, R. (2017). Revitalisasi Keteladanan dalam Pendidikan Islam: Upaya Menjawab 

Peluang dan Tantangan Pendidikan Islam di Era Masyarakat Ekonomi ASEAN (MEA). 

Edukasi Islami: Jurnal Pendidikan Islam, 5(09), 12. 

Pertiwi, A. D., & Dewi, D. A. (2021). Implementasi Nilai Pancasila sebagai Landasan 

Bhinneka Tunggal Ika. Jurnal Kewarganegaraan, 5(1), 212–221. 

Rosyidah, A. (2019). Peranan Dinas Pendidikan dalam peningkatan kualitas pendidikan 

madrasah, madrasah diniyah, dan pesantren di Kabupaten Pasuruan Jawa Timur. UIN 

Sunan Ampel. 

Rukhopsah, D. S. (2022). Pemahaman sikap keteladanan. Wawancara Dengan Guru Kelas 3 

MDT Marifatul Huda. 



657 

Solihin, I. (2022). Pemahaman mengenai Komitmen terhadap agama dan meyakini adanya 

perbedaan. Wawancara Kepala Sekolah MDT Marifatul Huda. 

Sudjatnika, T. (2018). Filosofi Hidup Komunitas Masyarakat Adat Sunda Kampung Naga 

Ditinjau dari Pranata Keagamaan. Al-Tsaqafa: Jurnal Ilmiah Peradaban Islam, 15(1), 

69–76. 

Sutarman, M. (2022). pemahaman makna kerjasama. Wawancara Dengan Ketua Pemuda 

Kampung Ciengang. 

Tamsir, T. (2018). Membangun Toleransi di Sekolah; Sebuah Eksplorasi Nilai-Nialai 

Pendidikan Toleransi. TOLERANSI: Media Ilmiah Komunikasi Umat Beragama, 10(1), 

68–82. 

Wardhani, N. W., & Wahono, M. (2017). Keteladanan Guru Sebagai Penguat Proses 

Pendidikan Karakter. Untirta Civic Education Journal, 2(1). 

Widodo, P., & Karnawati, K. (2019). Moderasi Agama Dan Pemahaman Radikalisme Di 

Indonesia. PASCA: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Agama Kristen, 15(2), 9–14. 

 

  



658 

 


